
Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 71-84

ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
ORCID: 0000-0003-3929-6008
e-mail: janusz.krolikowski@upjp2.edu.pl
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.005.23209

D R A M AT YC Z N Y  K R Y Z Y S  P R AWA , 
W O L N O Ś C I  I   D E M O K R A C J I

THE DRAMATIC CRISIS OF LAW, 
FREEDOM AND DEMOCRACY

Streszczenie

Niemal powszechne stały się głosy mówiące, że żyjemy w czasach kryzysu prawa. 
Odejście od jego klasycznej wizji, według której ma ono porządkować racjonalnie 
relacje międzyludzkie, aby stawały się coraz bardziej sprawiedliwe, wywołuje 
rozmaite problemy. Wśród nich na pierwszym miejscu odzwierciedlają się one 
w rozumieniu demokracji i wolności. W związku z tym coraz częściej w wielu 
społeczeństwach odżywają tendencje totalitarne, przed którymi od dłuższego 
już czasu przestrzega Kościół w swoim nauczaniu społecznym. W artykule chodzi 
o wskazanie racji namysłu nad podstawami prawa i jego znaczenia społeczno-
politycznego.
S łowa k luczowe: 
prawo  | demokracja  | sprawiedliwość  | wolność  | totalitaryzm  | etyka

https://orcid.org/0000-0003-3929-6008
mailto:janusz.krolikowski%40upjp2.edu.pl?subject=
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.24.009.22225

https://orcid.org/0000-0003-3929-6008
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.005.23209



72 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Summary

It has become almost universal to say that we are living in a time of crisis of 
law. The departure from its classical vision, according to which it is supposed 
to rationally order human relations so that they become increasingly just, gives 
rise to various problems. Among these, the most prominent are reflected in the 
understanding of democracy and freedom. As a result, totalitarian tendencies, 
which the Church has long warned against in its social teaching, are increasingly 
reviving in many societies. This article aims to highlight the reasons for reflecting 
on the foundations of law and its socio-political significance.
Keywords:
law  | democracy  | justice  | freedom  | totalitarianism  | ethics

Wstęp

Świat prawa w całej swojej rozległości i złożoności (prawodawstwo, są-
downictwo, relacje z innymi rodzajami władzy itd.) stał się przedmiotem 
szerokiej uwagi, choć nie zawsze adekwatnej. Większość ludzi patrzy na 
tę sprawę dość obojętnie, jakby ich nie dotyczyła. Jakże przydałoby się 
szersze zaangażowanie, biorące na przykład za punkt odniesienia we-
zwanie sformułowane przez starego Heraklita (ok. 540 – ok. 480 przed 
narodzeniem Chrystusa): „Lud powinien walczyć o prawo jak o mury 
[miasta]”1. Problem jest tak bardzo ważny, ponieważ ostatecznie chodzi 
w nim o wolność i autentyczną demokrację, którą wszyscy dzisiaj mają 
na ustach, w tym także ci, którzy niejednokrotnie degradują społeczne 
i polityczne znaczenie prawa.

1. 	 Słaba demokracja

Ta ogólna obserwacja, która dotyczy przede wszystkim zaangażowa-
nia intelektualnego filozofów prawa, praktyków (sędziowie, adwokaci, 

1	 Heraklit, fragment 44, w: G. S. Kirk, J. E. Raven, M. Schofield, Filozofia 
przedsokratejska. Studium krytyczne z wybranymi tekstami, tł. J. Lang, 
Warszawa-Poznań 1990, s. 212.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 73

prokuratorzy), socjologów, ale także moralistów, teologów i oficjalnego 
nauczania Kościoła, odnosi się do światła i cienia osiągnięć cywiliza-
cyjnych, ale także do procesów degradujących znaczenie prawa pozy-
tywnego. Utrudniają one – niekiedy także uniemożliwiają – określanie 
i ochronę tego, co sprawiedliwe: to dikaion – res iusta, czy też mówiąc 
bardziej działaniowo: suum cuique tribuendum, czyli oddać każdemu 
to, co mu się należy. Tak od Arystotelesa i Domicjusza Ulpiana aż do 
świętego Tomasza z Akwinu i współczesnych zwolenników realizmu 
prawnego – chrześcijan i niechrześcijan – ujmuje się istotę prawa jako 
przedmiotu sprawiedliwości2.
Wśród świateł zapalonych przez współczesną refleksję prawną należy 
szczególnie odnotować zjawisko rosnącej świadomości podstawowych 
praw człowieka, czyli to wszystko, co pozwoliło postawić w centrum 
rzeczywistości prawnej osobę ludzką, jej godność i wolność. Prawo jako 
racjonalne uporządkowanie (ordo rationis) wyraża się w całości norm 
i relacji, które organizują i formują ludzi we wspólnocie społecznej, ale 
stopniowo uświadomiono sobie, że takie uporządkowanie należy cią-
gle doskonalić, uwzględniając, iż właśnie osoba ludzka jest podstawą 
i celem życia społecznego. Wszystko to – uwzględnione również w Po-
wszechnej Deklaracji Praw Człowieka (10 grudnia 1948 r.) – stanowi 
niewątpliwie wielki postęp prawny.
Równocześnie jednak trzeba zauważyć – nie tylko w refleksjach nauko-
wych historyków i filozofów prawa, ale także w prostych ocenach prag-
matycznych zwyczajnego człowieka – istnienie dość ogólnego kryzysu 
sensu w dziedzinie prawa. Wyraża się on w gorzkim zauważaniu stop-
niowego zubożenia etycznego ogłaszanych ustaw i rozporządzeń, a więc 
wartości pedagogicznej prawa, wraz z będącym tego konsekwencją bra-
kiem zaufania do skuteczności tychże ustaw i rozporządzeń. Często 
okazują się one niezdolne do bronienia godności osoby i samego dobra 
wspólnego społeczeństwa, które w oparciu o wątłą i minimalistyczną 
wizję nie mogą być sprowadzane do samego dobrobytu ekonomicznego 
lub hedonistycznego jednostki.

2	 Na temat ewolucji w rozumieniu pojęcia sprawiedliwości por. P. Prodi, 
Una storia della giustizia. Dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra 
coscienza e giustizia, Bologna 2000.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



74 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

W zsekularyzowanym społeczeństwie, które znalazło się pod wpływem 
naznaczonej rozmaitymi dwuznacznościami filozofii oświeceniowej, 
dokonał się postępujący coraz głębiej rozdźwięk między prawem pozy-
tywnym i prawem naturalnym, w wyniku czego normy prawne państw 
lub normy rekomendowane przez ponadnarodowe organizmy politycz-
ne (np. rekomendacja Parlamentu Europejskiego dotycząca związków 
homoseksualnych) wywołują zamieszanie, konsternację i konflikty su-
mienia obywateli. Ponadto, prawa człowieka bywają często przywoły-
wane w sposób narzędziowy – jak w wyżej przywołanym przypadku –to 
znaczy broni się ich bądź je odrzuca, zależnie od arbitralnych wybo-
rów politycznych i ekonomicznych. Wszystko to sprawia, że szacunek 
dla władzy publicznej lub dla jej instytucji zostaje osłabiony, a w konse-
kwencji mnożą się zjawiska przestępcze, jak również sytuacje nielegal-
ne i konflikty społeczne. Można powiedzieć, że socjologicznie jesteśmy 
dzisiaj świadkami postrzegania prawa jako rzeczywistości głównie 
umownej, przejściowej i indywidualistycznej, widzianej zasadniczo 
jako siłowe narzędzie polityczne w służbie interesów subiektywnych 
lub grupowych, najczęściej partyjnych, często niemoralnych (pieniądz, 
władza, hedonizm), nie uwzględniających prawdziwych potrzeb spo-
łecznych i wartości etycznych wspólnoty, których państwo i jego prawo 
powinny strzec, ale także je promować i umacniać, ponieważ stanowią 
one podstawowy element dobra wspólnego. Staje się to wszystko szcze-
gólnie oczywiste w kulturze zachodniej.
Po przypomnieniu okropności prawnych i społecznych spowodowa-
nych przez totalitaryzmy XX wieku, papież święty Jan Paweł II, prze-
mawiając w Wilnie do przedstawicieli świata nauki i kultury, w bardzo 
wymownym momencie, bo zaraz po wyjściu Litwy spod dyktatury ko-
munistycznej i rozpoczęciu wchodzenia na drogę demokracji, mówił 
przestrzegając: „Z drugiej strony, także wewnątrz «demokracji» zorga-
nizowanych według formuły państwa prawa istniały i do dzisiaj istnie-
ją jaskrawe sprzeczności między formalnym uznaniem swobód i praw 
ludzkich a licznymi przejawami niesprawiedliwości i dyskryminacji 
społecznej, tolerowanymi przez te systemy. Są to bowiem modele spo-
łeczne, w których postulat wolności nie zawsze łączony jest z postula-
tem odpowiedzialności etycznej. Ryzyko, na jakie narażone są ustroje 
demokratyczne, polega na tym, że mogą one zostać sprowadzone do 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 75

zespołu reguł nie dość mocno zakorzenionych w niezbywalnych warto-
ściach. Wartości te wyrastają z samej istoty człowieka i dlatego powinny 
stanowić podstawę wszelkiego współżycia między ludźmi i żadna więk-
szość nie może ich unieważnić bez szkodliwych następstw dla człowie-
ka i społeczeństwa. (…) Totalitaryzmy o przeciwnych znakach i chore 
demokracje doprowadziły do głębokich wstrząsów w dziejach naszego 
stulecia”3.
Pojawia się jednak szybko pytanie, kiedy i dlaczego zachorowała demo-
kracja, czyli system, który miał bronić godności i wolności człowieka 
wobec totalitarnych reżimów politycznych i prawnych? Papież Jan Pa-
weł II na to pytanie także udzielił odpowiedzi w przywołanym prze-
mówieniu: „Każdy z systemów, następujących po sobie i wzajemnie się 
zwalczających, miał swą własną fizjonomię, nie sądzę jednak, by błę-
dem było uznanie ich wszystkich za wytwory jednej i tej samej kultury 
immanencji, bardzo rozpowszechnionej w Europie ostatnich wieków, 
z której rodzą się wizje istnienia osobowego i zbiorowego ignorujące 
Boga i lekceważące Jego zamysł wobec człowieka”4.
Wydaje się, że ta niezwykle trafna odpowiedź powinna być wyjątkowo 
uważnie przeanalizowana nie tylko przez wierzących, ale także przez 
każdego poważnego polityka i przez każdego intelektualistę, a zwłaszcza 
przez człowieka prawa, który nie zamyka się ślepo w dogmacie pozyty-
wizmu prawnego. Niestety, dzisiejsi prawnicy i politolodzy nie chwytają 
zwodniczości intelektualnej dogmatu immanentyzmu i pozytywizmu.

2. 	 Utopia  neutra lnośc i

Jest faktem historycznym – wystarczy przeczytać bez uprzedzeń słynną 
Umowę społeczną Rousseau5 – że społeczeństwo demokratyczne naro-

3	 Jan Paweł II, Nowe przymierze między Kościołem a kulturą. Spotkanie 
z przedstawicielami nauki i kultury (5 września 1993), 3, „L’Osservatore 
Romano” 14 (1993) nr 12, s. 17.
4	 Tamże, 4 (s. 17).
5	 Por. J.-J. Rousseau, Umowa społeczna, tł. A. Peretiatkowicz, Poznań 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



76 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

dziło się z filozofii społecznej, w której populizm i pluralizm polityczny, 
mimo wszelkich ograniczeń i słabości, nie poddawał jednak w wątpli-
wość istnienia prawdy obiektywnej odnośnie do osoby ludzkiej i po-
wszechnych wartości moralnych, które należy szanować. Demokracja 
była formą wybierania rządzących, ogłaszania ustaw i decydowania – 
w ramach określonych granic – o ich treści, rozróżniając trójpodział 
władzy(prawodawcza, wykonawcza, sądownicza) – oraz gwarantując 
niezależność każdej z nich, kontrolując równocześnie pełnienie funkcji 
publicznej przez rząd i zapewniając jego legalność. Nie ulegało jednak 
wątpliwości, że ci rządzący i ci sędziowie mieli szanować to dziedzic-
two cywilizacji, prawdy i obiektywnych wartości moralnych, które było 
zakorzenione lub w każdym razie zakładano, że musiało nim być w su-
mieniach obywateli, chrześcijan i niechrześcijan. Co więcej, prawo, 
ustawy i jurysprudencja także w tym sensie spełniały najwyższą rolę pe-
dagogiczną wobec ludu.
Słusznie zostało podniesione przez wielu filozofów nie ulegających do-
gmatyzmowi ideologii liberalno-agnostycznej, że prawo jako uporząd-
kowanie wolności posiada także naturalne ograniczenia. Nie chodzi 
w tym przypadku o ograniczenia zewnętrzne, narzucane autorytar-
nie z zewnątrz (tendencja totalitarna), bądź narzucane przez prostą 
i wszechobejmującą konwencję (tendencja liberalno-radykalna), ale 
o marginesy mające podstawę wewnętrzną, czyli prawo naturalne. Nie-
stety, ideologia liberalno-radykalna, oparta na agnostycyzmie religijnym 
i relatywizmie moralnym, pozbawiając demokrację jej podstawowych 
zasad i wartości obiektywnych, niebezpiecznie zatarła ograniczenia ra-
cjonalności i prawomocności normy. To osłabiło mocno demokratycz-
ny porządek prawny wobec pokusy wolności związanej z naturą, to 
znaczy wolności bez ograniczeń prawdziwie wyzwalających obiektyw-
nej prawdy odnośnie do godności człowieka i niektórych nienaruszal-
nych praw osoby ludzkiej (to znaczy praw prawdziwych, nieoderwanych 
od normalnej natury człowieka)6.

1920.
6	 Por. G. Crepaldi, Il cattolico in politica. Manuale per la ripresa, Siena 
2012, s. 77-83.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 77

Wobec rzeczywistości społecznej tego kryzysu prawa i legalności, do-
gmatycy pozytywizmu prawnego i tak zwanej etyki laickiej z trudem 
szukają obowiązujących kryteriów, aby wyjść z istniejącego kryzysu 
– kryteriów, które mogłyby dostarczyć solidnych podstaw decyzjom 
prawnym, programom politycznym, ich planom społecznym itd. Takie 
kryteria nie wychodzą jednak dzisiaj poza to, że są zdolne zaoferować 
pojęcia takie jak: opinia większości, porządek demokratycznie uznanych 
wartości, bądź też to, co nazywa się prawdą umowną. Racja jest oczywi-
sta: filozofia liberalno-radykalna, którą oni się inspirują, uniemożliwia 
stwierdzenie prawdy obiektywnej o człowieku, to znaczy prawdy bez-
warunkowej, która jest niezależna, która nie polega na umowach, która 
nie pozwala sprowadzić się do opinii osobistych i do czystego porządku 
wartości uznawanych faktycznie w społeczeństwie, tymczasem prawo 
potrzebuje prawdy, która jest prawdą naturalną a nie sztuczną, obiek-
tywną a nie subiektywną, która – jak pokazują dzieje kultury – jawi się 
rozumowi zanim pojawiło się oświecenie ze strony objawienia chrześci-
jańskiego. Nie można odrzucać prawdy, która poprzedza samo pojęcie 
demokracji i poza nie wykracza.
Nauczanie społeczne Kościoła, którego wyrazicielem stał się Jan Pa-
weł II na przykład w encyklice Centesimus annus, podkreśla: „Auten-
tyczna demokracja możliwa jest tylko w państwie prawnym i w oparciu 
o poprawną koncepcję osoby ludzkiej” (nr 46). Nie oznacza to jednak, 
że w państwie prawa wola obywatelska staje się wyłącznym źródłem 
każdej wartości i każdej prawdy o człowieku, każdej zasady moralnej 
i każdej ustawy, jakby większość oddanych głosów automatycznie ro-
dziła absolutną autonomię jakiejś ustawy w stosunku do moralności 
i mogła zwalniać instytucje i struktury publiczne współżycia społecz-
nego z wszelkich uwarunkowań o charakterze etycznym. W państwie 
prawa promulgowane ustawy strzegą podstawowych praw osoby ludz-
kiej, przede wszystkim jej prawa do życia. Papież Jan Paweł II pod-
kreślał: „Chodzi tu o prawa naturalne, uniwersalne i nienaruszalne: 
żadna jednostka, żadna grupa, władza ani państwo – nikt nie może 
ich zmienić, a tym bardziej znieść, gdyż prawa te pochodzą od same-
go Boga”7. Demokracja, jak podkreślał Jan Paweł II w przemówieniu 

7	 Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, Rzym 1988, 38.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



78 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

do grupy biskupów portugalskich z wizytą ad limina, „nie oznacza, że 
wszystko można przegłosować, że system prawny zależy wyłącznie od 
woli większości i że nie można domagać się prawdy w polityce. Prze-
ciwnie, trzeba zdecydowanie odrzucić tezę, według której relatywizm 
i agnostycyzm stanowiłby najlepszą podstawę filozoficzną dla demo-
kracji, biorąc pod uwagę, że demokracja, aby funkcjonować, doma-
gałaby się od obywateli dopuszczenia, że są niezdolni do rozumienia 
prawdy. (…) Taka demokracja narażałaby się na ryzyko przemienienia 
się w najgorszą z tyranii”8.
Trzeba, niestety, stwierdzić, że drugiej połowie XX wieku agnosty-
cyzm religijny i relatywizm moralny, czyli gorzkie owoce immanenty-
zmu filozoficznego i fałszywie liberalnego, przyczyniły się do powstania 
pewnego typu społeczeństwa demokratycznego przeważnie materiali-
stycznego i permisywnego, opartego już nie na prawdach transcendent-
nych i religijnych odnośnie do wiecznego przeznaczenia człowieka, ani 
nawet na elementarnych wymogach moralności naturalnej. Wystarczy 
pomyśleć o deprecjonowaniu i łatwym rozmywaniu węzła małżeńskie-
go, a w konsekwencji tragedii wielu małżeństw i rodzin, o szerzeniu się 
przestępczości, o przemocy rasowej i religijnej, pornografii i perwer-
sjach seksualnych, przerywaniu ciąży, narkotykach, manipulacjach ge-
netycznych itd. Wobec tej rzeczywistości przeważa w prawie wszystkich 
państwach Zachodu zasada liberalno-agnostyczna i prawno-pozytywi-
styczna, według której w społeczeństwie demokratycznym „racjonal-
ność” ustaw zależy jedynie od tego, o czym decyduje większość, aby 
było dozwolone lub tolerowane. Racjonalność prawa w takim przypad-
ku nie jawi się już jako związek normy z naturą ludzką, z obiektywny-
mi wartościami moralnymi, których prawo powinno bronić i ich strzec, 
aby móc poprawnie porządkować postawy społeczne i unikać stopnio-
wego odradzania się dzikiego społeczeństwa.

8	 Giovanni Paolo II, Difendere la vita e contra stare l’agnosticismo 
laicista. Ai Presuli della Conferenza Episcopale Portoghese in visita „ad 
limina” (27 listopada 1992), 4, w: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XV/2 
(1992), Libreria Editrice Vaticana 1994, s. 721 (719-725).

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 79

3. 	 Prawo i  moralność

Właściwie więc rozwija się świadomość – przypomniana na początku 
– że prawo jest w kryzysie, że następuje ogólniejsza utrata sensu pra-
wa i samej cnoty sprawiedliwości. Nie wynika ten fakt z tego, że wciąż 
w wielu krajach odkrywa się poważne nadużycia w kierowaniu admi-
nistracją publiczną, w świecie interesów i użycia środków publicznych. 
Te poważne sprawy, to prawda, każą mówić niespokojnie o kryzysie 
prawa i kryzysie moralności nawet dogmatystom etyki laickiej, która – 
po zawieszeniu treści etycznych relacji człowieka z Bogiem i człowieka 
z samym sobą – sprowadziła cnotę sprawiedliwości do samej etyki spo-
łecznej, to znaczy do relacji czysto intersubiektywnych. Przeciwnie jed-
nak do redukcyjnej i wątłej wizji tego moralizmu agnostycznego, racje 
kryzysu jawią się jako szersze i o wiele głębsze niż prosta utrata zmysłu 
obowiązków społecznych. Są nimi raczej pogłębiające się w wielu pań-
stwach zubożenie etyczne, permisywna amoralność działalności prawo-
dawczej i jurysprudencji oraz wynikające z tego stopniowe osłabienie 
racjonalności promulgowanych ustaw i wyroków ich trybunałów. To są 
czynniki, które prowadzą do deprecjonowania prawa i utraty jego za-
sadniczej mocy wiążącej. Amoralność prawodawcy i sędziego stanowią 
najbardziej stymulujące impulsy skłaniające obywatela do amoralności.
Jestem świadomy, że w tym punkcie naszego wywodu ktoś mógłby 
podnieść zastrzeżenie, oceniając sformułowane uwagi w kluczu mo-
ralizującym, a nawet fundamentalistycznym, że następuje w nich nie-
bezpieczne pomieszanie porządku prawnego i porządku etycznego. Czy 
ich autor nie zdaje sobie sprawy, że przykazanie moralne odwołuje się 
do sumienia, podczas gdy norma prawna dotyczy relacji zewnętrznych 
dotyczących społecznego postępowania człowieka? Czy nie zdaje sobie 
sprawy, że w całym tym rozumowaniu, oprócz pomieszania pojęć, od-
bija się pewna nostalgia za chrześcijaństwem średniowiecznym i za sys-
temem prawnym katolickiego państwa wyznaniowego?
Zauważmy szybko, wbrew wszelkim okolicznościom, fakt na ogół po-
mijany przez zwolenników moralności laickiej i pozytywizmu prawne-
go tak zwanego państwa laickiego, czyli wolnego od wszelkich konotacji 
religijnych. Permisywnemu prawodawstwu dotyczącemu przerywania 
ciąży, prawom państwowym liberalizującym narkotyki, ułatwieniom 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



80 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

w rozpowszechnianiu pornografii i perwersji seksualnych, użyciu em-
brionów ludzkich w celach kosmetycznych, manipulacjom genetycz-
nym i innym atakom na osobę ludzką sprzeciwia się nie tylko nauczanie 
Kościoła katolickiego, ale także bardziej lub mniej formalne wypowie-
dzi doktrynalne innych wyznań chrześcijańskich i innych religii (islam, 
judaizm i inne), ale przeciwstawiają się im także, otwarcie lub nieco 
wstydliwie z obawy przed zakwalifikowaniem od razu jako prawica czy 
też skrajna prawica, liczni przedstawiciele tej części świata intelektual-
nego, którzy deklarują swoją obojętność religijną, ale podkreślają sta-
nowisko kulturowo-humanistyczne. Działają w taki sposób, ponieważ 
wiedzą bardzo dobrze, że przeciwstawianie się takim amoralnym pra-
wom nie tylko opiera się na rozumie oświeconym przez wiarę, ale jesz-
cze wcześniej na tym, co klasycy nazywali prawym rozumem, będącym 
naturalnym wyrażeniem pierwotnego zmysłu moralnego, zdolnego do 
odróżnienia dobra od zła, prawdy od fałszu. „Jest zaiste prawdziwe pra-
wo – wyjaśniał Cyceron w Państwie – prawo rzetelnego rozumu, zgodne 
z naturą, zasiane do umysłów wszystkich ludzi, niezmienne i wieczne, 
które nakazując wzywa nas do wypełnienia powinności, a zakazując od-
strasza od występków. (…) Prawo to nie może być ani odmienione przez 
inne, ani uchylone w jakiejś swej części, ani zniesione całkowicie”9.
Niech mówią, co chcą, ci, którzy odrzucają prawo naturalne, ale jest fak-
tem, że to prawo – wypisane w sercu człowieka – pozostało zasadniczo 
niezmienione w ciągu dziejów; co więcej, było ono decydującym czyn-
nikiem w cywilizacyjnym rozwoju narodów i kultur. To prawo nie zo-
stało wymyślone przez chrześcijan ani przez żadną inną religię. Kościół 
katolicki ogranicza się do przypominania, jak uczynił w Katechizmie 
Kościoła katolickiego, że „Główne przepisy prawa naturalnego zosta-
ły wyłożone w Dekalogu” (nr 1955), potwierdzając zarazem jego rolę 
w życiu społecznym: „Prawo naturalne, będące doskonałym dziełem 
Stwórcy, dostarcza solidnych podstaw, na których człowiek może wzno-
sić budowlę zasad moralnych, kierujących jego wyborami. Ustanawia 
ono również podstawę moralną niezbędną do budowania wspólnoty 
ludzkiej. Wreszcie, dostarcza koniecznej podstawy dla prawa cywilne-

9	 Cyceron, O państwie [3, 22], w: Marcus Tulius Cicero, Pisma 
filozoficzne, tł. W. Kornatowski, t. 2, Warszawa 1960, s. 133.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 81

go, które się do niego odnosi, albo przez refleksję, która wyprowadza 
wnioski z jego zasad, albo przez uzupełnienia o charakterze pozytyw-
nym i prawnym” (nr 1959).
W każdym razie, i wracając na pole refleksji naukowej i metodologicz-
nej, nie wydaje się uzasadnione, aby można było przypisać wystarcza-
jącą spójność ewentualnym zastrzeżeniom pomieszania pojęć między 
moralnością i prawem. Jest bowiem prawdą, że moralność i prawo są 
dwoma różnymi naukami, że dotyczą człowieka z różnych perspektyw 
i stawiają sobie różne cele. Moralność zajmuje się pierwszorzędnie po-
rządkiem człowieka jako osoby, to znaczy dotyczy całości wymogów 
wynikających ze struktury ontologicznej człowieka jako istoty stwo-
rzonej i obdarowanej szczególną naturą, godnością i celowością. Pra-
wo natomiast zajmuje się pierwszorzędnie porządkiem społecznym, 
to znaczy dotyczy – mówimy o prawie jako uporządkowaniu racjo-
nalnym – całości struktur, które organizują życie wspólnoty cywilnej, 
czyli społeczeństwa. Ale jeśli – jak zostało wyżej przypomniane – naj-
bardziej znaczącym i pozytywnym faktem postępu nauki prawa było 
właśnie postawienie w centrum rzeczywistości prawnej, jako jej praw-
dziwego protagonisty, człowieka, to jest oczywiste, że prawo zdrowej 
demokracji musi uwzględniać strukturę ontologiczną osoby ludzkiej, 
jej naturę bycia nie tylko zwierzęciem, ale istotą rozumną, wolną, po-
siadającą wymiar transcendentny, religijny i duchowy, który nie może 
być ignorowany ani ograniczany. W przeciwnym wypadku takie prawo 
byłoby rzeczywiście antynaturalne, niemoralne; byłoby narzędziem to-
talitarnego porządku społecznego, zupełnie podporządkowującego so-
bie indywidualnego człowieka. Tu nie ma miejsca – z czystej uczciwości 
naukowej – na relatywizm etyczny, to znaczy na negowanie istnienia 
obiektywnej prawdy o człowieku, jak nie ma miejsca (jeśli chce się unik-
nąć powrotu dzikiego społeczeństwa) na obronę prawomocności pozy-
tywnego prawa, które „rozwiodło się” z moralnością.
Jest prawdą, że taki rozwód lub separacja nie mogą być uprawnione ani 
teoretycznie – naukowo – ani faktycznie, czym był i nadal pozostaje 
właśnie kryzys etyki wywołany przez filozofię immanentystyczną i su-
biektywistyczną, co doprowadziło do kryzysu świata sprawiedliwości. 
Biorąc pod uwagę ścisłą więź prawa z moralnością, wcale nie zdumie-
wa, że obecny kryzys prawa łączy się z kryzysem moralności. „Simul 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



82 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

stabunt et simul cadunt – razem stoją i razem upadają” chciałoby się 
powiedzieć. Obydwa kryzysy mają to samo źródło, a mianowicie rela-
tywizm aksjologiczny, który ostatecznie opiera się na agnostycyzmie 
religijnym. Tym, co prawomocnie staje się przedmiotem dyskusji, jest 
ostatecznie istnienie prawdy prawa, opartej na osobowym i relacyjnym 
bycie człowieka, a ostatecznie na istnieniu Boga, to znaczy na zasadach 
klasycznej wizji, nie tylko chrześcijańskiej, prawa naturalnego i prawa 
w ogóle. Wartości demokracji, wolności i praw człowieka są w ten spo-
sób pozbawione wszelkiego odniesienia transcendentnego, a na końcu 
te wartości – zredukowane i manipulowane – zwracają się przeciw sa-
memu człowiekowi i przeciw współżyciu społecznemu. Nie tylko natu-
ralne dobra prawa ulegają relatywizacji – począwszy od tych najbardziej 
podstawowych, jak życie i rodzina – ale zanika sam sens prawa i odpo-
wiadająca mu cnota sprawiedliwości. Ten zanik jest najbardziej oczywi-
stym dowodem agonii prawnej, do której dochodzą chore demokracje 
epoki pooświeceniowej.

4. 	 Zanim będzie  za  późno

Z przekonaniem i zdecydowaniem, ale i ze spokojem – także dlatego, że 
w ciągu dwudziestu wieków dziejów przezwyciężył wiele kataklizmów 
społecznych i kryzysów cywilizacji – Kościół demaskuje istniejącą sytu-
ację. Papież Jan Paweł II w encyklice Centesimus annus nauczał: „Totali-
taryzm rodzi się z negacji obiektywnej prawdy: jeżeli nie istnieje prawda 
transcendentna, przez posłuszeństwo której człowiek zdobywa swą peł-
ną tożsamość, to nie istnieje też żadna pewna zasada, gwarantująca 
sprawiedliwe stosunki pomiędzy ludźmi. Istotnie, ich klasowe, grupo-
we i narodowe korzyści nieuchronnie przeciwstawiają jednych drugim. 
Jeśli się nie uznaje prawdy transcendentnej, triumfuje siła władzy i każ-
dy ciąży do maksymalnego wykorzystania dostępnych mu środków, do 
narzucenia własnej korzyści czy własnych poglądów, nie bacząc na pra-
wa innych” (nr 44). W encyklice Veritatis splendor, ewidentnie przeciw 
zwolennikom kultury agnostycznej, podkreślał: „Po upadku w wie-
lu krajach ideologii, które wiązały politykę z totalitarną wizją świata – 
przede wszystkim marksizmu – pojawia się dzisiaj nie mniej poważna 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 83

groźba zanegowania podstawowych praw osoby ludzkiej i ponownego 
wchłonięcia przez politykę nawet potrzeb religijnych, zakorzenionych 
w sercu każdej ludzkiej istoty: jest to groźba sprzymierzenia się de-
mokracji z relatywizmem etycznym, który pozbawia życie społeczno-
ści cywilnej trwałego moralnego punktu odniesienia, odbierając mu, 
w sposób radykalny, zdolność rozpoznawania prawdy” (nr 101).
Niestety, jeśli chodzi o większość porządków prawnych narodów demo-
kratycznych, ta groźba stała się już lub szybko staje się uciążliwą rzeczy-
wistością. Trzeba przyznać, że w takich narodach zostało zdemolowane 
samo pojęcie demokracji, a w konsekwencji znalazła się w kryzysie racjo-
nalność ich praw. W tych społecznościach demokracja nie jest już upo-
rządkowaniem społecznym wolności w ramach granic naturalnych – to 
znaczy prawa naturalnego, szacunku dla podstawowych praw i obowiąz-
ków ludzkich, które mają swoją podstawę w obiektywnej prawdzie doty-
czącej natury osoby ludzkiej. W konsekwencji jest chore także ich prawo: 
racjonalność ich ustaw nie jawi się już jako wiążąca – oprócz konkretnych 
okoliczności społecznych i kulturowych – dla koniecznej obrony prawd 
i wartości obiektywnych, w których wyraża się godność człowieka.
Stwierdziwszy autonomię prawa pozytywnego odnośnie do obiektywne-
go prawa naturalnego – a jeszcze bardziej odnośnie do prawd dotyczą-
cych transcendentnego przeznaczenia człowieka – jedyne ewentualne 
powiązanie działalności prawnej z moralnością można by znaleźć jedy-
nie na poziomie jakiejś „rotacyjnej” etyki, subiektywnej i sprowadzonej 
do samych relacji społecznych osoby. Jednak ta poważnie chora ety-
ka – dotknięta jakby niewydolnością sercową, ponieważ opierając się na 
prawdach umownych, pretenduje do tego, że nie potrzebuje serca i pod-
stawowej zasady moralności, którą jest Bóg – okazała się już kompletną 
porażką. Także z tej racji, że życie sumienia jest jednorodne i często zjawi-
ska moralne żyją w nim na niewyraźnej granicy między tym, co świadome 
i nieświadome. Gdy więc aprobuje się prawo państwowe, które dopuszcza 
przerywanie ciąży, jest możliwe, że – może nie całkiem świadomie – ktoś 
powie: jeśli jest dozwolone przerywanie ciąży, to przecież nie będzie kata-
strofą wzięcie łapówki, co moralnie jest rzeczą mniej obciążającą.
Co jednak robić, by uniknąć tego samobójstwa prawnego demokracji 
– pojęcie podobne do przerywania ciąży. Odpowiedź jest tylko jedna, 
a mianowicie trzeba obronić wolność człowieka wobec totalitaryzmu 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



84 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ----- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

agnostycznego i immanentystycznego; trzeba odbudować autentyczne 
rozumienie wolności osobowej, która nie może pozostawać oderwana 
od prawdy obiektywnej (prawdy bezwarunkowej, to znaczy nie subiek-
tywnej i umownej) odnośnie do osoby ludzkiej; trzeba na nowo połą-
czyć sprawiedliwość z prawdą, doprowadzić prawo pozytywne państw 
demokratycznych do poszanowania prawa naturalnego. W przeciwnym 
wypadku dopełni się agonia prawna demokracji lub – i nie jest to tylko 
gra słów – demokratyczna agonia prawa.

Bibl iograf ia

Cicero Marcus Tulius, Pisma filozoficzne, tł. W. Kornatowski, t. 2, Warszawa 1960.
Giovanni Paolo II, Difendere la vita e contra stare l’agnosticismo laicista. Ai Presuli della 

Conferenza Episcopale Portoghese in visita „ad limina” (27 listopada 1992), 4, w: Inse-
gnamenti di Giovanni Paolo II, XV/2 (1992), Libreria Editrice Vaticana 1994, s. 719-725.

Crepaldi G., Il cattolico in politica. Manuale per la ripresa, Siena 2012.
Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, Rzym 1991.
Jan Paweł II, Encyklika Veritatis splendor, Rzym 1993.
Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, Rzym 1988.
Jan Paweł II, Nowe przymierze między Kościołem a kulturą. Spotkanie z przedstawicielami 

nauki i kultury (5 września 1993), 3, „L’Osservatore Romano” 14 (1993) nr 12, s. 16-18.
Kirk G. S., Raven J. E., Schofield M., Filozofia przedsokratejska. Studium krytyczne z wy-

branymi tekstami, tł. J. Lang, Warszawa-Poznań 1990.
Prodi P., Una storia della giustizia. Dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra co-

scienza e giustizia, Bologna 2000.
RousseauJ.-J., Umowa społeczna, tł. A. Peretiatkowicz, Poznań 1920.

Ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ‒ kapłan diecezji tarnowskiej; w latach 
2014-2020 dziekan Wydziału Teologicznego Sekcja w Tarnowie (UPJPII). Od 1997 
roku wykłada teologię dogmatyczną na Wydziale Teologicznym Sekcja w Tarnowie. 
Od 2010 roku wykładowca mariologii w Instytucie Maryjno-Kolbiańskim 
„Kolbianum” w Niepokalanowie. Członek Polskiego Towarzystwa Mariologicznego, 
Towarzystwa Teologów Dogmatyków, Polskiego Towarzystwa Teologicznego Oddział 
w Tarnowie, członek zwyczajny Międzynarodowej Papieskiej Akademii Maryjnej 
w Rzymie. Autor licznych publikacji teologicznych.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l


