
Rok XXIX  2025,  nr  1(48) 
ISSN 2543-5442 
e- ISSN 2544-3283

 S Y M P O Z J U M

WYŻSZE SEMINARIUM  MISYJNE  KSIĘŻY SERCANÓW



Sympozjum – Półrocznik teologiczny 
Sympozjum – Theological semi-annually
Wersja drukowana czasopisma jest wersją pierwotną. 
Wersja elektroniczna czasopisma jest dostępna na stronie www.sympozjum.scj.pl
A printed version of the journal is the original version. 
The electronic version of the journal is available on the website www.sympozjum.scj.pl
Wydawca | Publisher
Wyższe Seminarium Misyjne Księży Sercanów, Stadniki 81, 32-410 Dobczyce, POLAND
Redakcja | Editorial Team
ks. dr Dariusz Salamon SCJ (red. nacz. | editor-in-chief)
ks. prof. dr hab. Tadeusz Kałużny SCJ (z-ca red. nacz. | deputy editor-in-chief) 
ks. dr Krzysztof Napora SCJ (sekretarz | secretary)
Redaktor tematyczny | Thematic editor
ks. dr Adam Pastorczyk SCJ
Redaktor językowy | Linguistic editor
mgr Joanna Matusiak
Rada naukowa | Editorial Board
o. prof. dr hab. Bazyli Degórski OSPPE, 

Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino, Roma – Włochy
ks. prof. Joseph Famerée SCJ, Université catholique de Louvain – Belgia
ks. prof. dr hab. Bogdan Ferdek, PWT Wrocław
ks. prof. dr hab. Fernando Rodríguez Garrapucho SCJ, 

Universidad Pontificia de Salamanca – Hiszpania
ks. dr Krzysztof Grzelak SCJ, St. Joseph’s Theological Institute, Cedara – RPA
ks. prof. mons. Livio Melina, Pontificio Istituto Teologico Giovanni Paolo II,
Pontificia Università Lateranense, Roma – Italy
prof. dr hab. Jana Moricová, Katolícka Univerzita v Ružomberku – Słowacja
o. dr Łukasz Popko OP, École Biblique et Archéologique Française de Jérusalem – Izrael
o. prof. dr hab. Andrzej Wodka CSsR, Accademia Alfonsiana, Roma – Włochy
bp dr hab. Józef Wróbel SCJ, prof. KUL, Lublin
ks. prof. dr hab. Antoni Żurek, UPJPII Kraków
Czasopismo jest indeksowane w następujących bazach: 
The periodical is indexed in the following databases:
The European Reference Index for the Humanities and Social Sciences (ERIH Plus) 
The Central European Journal of Social Sciences and Humanities (CEJSH) 
Central and Eastern European Online Library (CEEOL) 
Baza czasopism humanistycznych BazHum 
Polska Bibliografia Naukowa (PBN) 
Baza POL-Index Index Copernicus (IC) ICI Journals Master List 
Biblioteka Cyfrowa KUL (dlibra.kul.pl) 
Google Scholar Information Matrix for the Analysis of Journals (MIAR) Most Wiedzy Arianta
Kontakt | Contact
„Sympozjum” 
Stadniki 81, 32-410 Dobczyce, POLAND 
tel.: +48 12 271 15 24; faks: +48 12 271 00 59
e-mail: sympozjum@scj.pl  www.sympozjum.scj.pl  http://www.ejournals.eu/Sympozjum/
ISSN 2543-5442 
e-ISSN 2544-3283

https://sympozjum.scj.pl/
https://sympozjum.scj.pl/
mailto:sympozjum%40scj.pl?subject=
https://sympozjum.scj.pl/
https://www.ejournals.eu/Sympozjum/


S P I S  T R E Ś C I

S Y M P O Z J U M

1.	 ks. dr Dariusz Salamon SCJ
Od redakcji  ................................................................................................................................................ 	 7

L E O N  D E H O N  J A KO  P I E L G R Z Y M  M I Ł O Ś C I

2.	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk 
Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? ...................................................... 	 13

3.	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ
Charyzmat sercański we współczesnym świecie: aktulaność, 
wyzwania, perspektywy  ................................................................................................................ 	 43

4.	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ
Ojciec Dehon pielgrzym z młodymi  ................................................................................. 	 57

A R T Y K U ŁY  N A D E S Ł A N E

5.	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski
Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji  .......................................... 	 71

R E C E N Z J E

6.	 Dorota Mazur OV
Recenzja: Holly Ordway, Wiara Tolkiena. Duchowa biografia, 
Kraków 2024  ............................................................................................................................................ 	 87
Zasady publikacji  ................................................................................................................................ 	 93



Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



TA B L E  O F  C O N T E N T S

1.	 ks. dr Dariusz Salamon SCJ
Editorial  ........................................................................................................................................................ 	 7

L E O N  D E H O N  A S  A   P I L G R I M  O F  L O V E

2.	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk 
What challenges does the Church face today? ........................................................ 	 13

3.	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ
The dehonian charisma in the contemporary world: timeless, 
challenges, perspectives  ................................................................................................................ 	 43

4.	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ
Father Dehon, a pilgrim with the youth  ....................................................................... 	 57

A R T I C L E S  S U B M I T T E D

5.	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski
The dramatic crisis of law, freedom and democracy  ........................................ 	 71

R E V I E W

6.	 Dorota Mazur OV
Review: Holly Ordway, Tolkien’s Faith: A Spiritual Biography, 
Kraków 2024  ............................................................................................................................................ 	 87
Publishing rules  .................................................................................................................................... 	 96



Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 7-10

ks. dr Dariusz Salamon SCJ
Wyższe Seminarium Misyjne Księży Sercanów w Stadnikach
ORCID: 0000-0003-2062-4649
email: salamond@poczta.onet.pl
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.001.23205

O D  R E D A KC J I

EDITORIAL

Nasz drogi ojciec Założyciel narodził się dla nieba w 82. roku 
życia w dniu 12 sierpnia 1925 roku w Brukseli. W tym 
roku mija zatem 100 lat od jego śmierci. W związku z tą 

rocznicą nasze Zgromadzenie Księży Sercanów już od 12 sierpnia 
ubiegłego roku rozpoczęło przygotowania do świętowania tego 
niezwykłego jubileuszu. Zgodnie z zamysłem ojca generała, nasz 
jubileusz łączy się z trwającym rokiem jubileuszowym ogłoszonym dla 
Kościoła powszechnego przez zmarłego niedawno papieża Franciszka. 
Zatem dla nas sercanów, jak i dla wszystkich, którzy są z nami złączeniu 
więzami przyjaźni i również żyją naszym charyzmatem, jest to 
wyjątkowy czas łaski.

Przeżywamy go przede wszystkim na modlitwie dziękczynnej, ale też 
przez różne wydarzenia, które przypominają osobę Założyciela, powracają 
do źródeł Jego duchowości, poprzez publikacje, które na nowo ukazują 
zarówno ojca Dehona, jak i Jego dziedzictwo duchowe i społeczne 
pozostawione swoim duchowym synom i Kościołowi. Warto tu wspomnieć 
chociażby obchody 25-lecia duszpasterstwa Talent z grudnia 2024 roku, 

https://orcid.org/0000-0003-2062-4649
mailto:salamond%40poczta.onet.pl?subject=Sympozjum%E2%80%82%E2%80%A2%E2%80%82Rok%E2%80%AFXXVIII%C2%A02024%E2%80%82%E2%80%A2%E2%80%82nr%202%2847%29%E2%80%82%E2%80%A2%E2%80%82e-ISSN%C2%A02544-3283%E2%80%82%E2%80%A2%E2%80%82s.%C2%A07-9%0D
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.001.23205
https://orcid.org/0000-0003-2062-4649
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.001.23205



8 	 ks. dr Dariusz Salamon SCJ - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l

podczas których nasz Założyciel został zaprezentowany jako społecznik 
i prekursor duszpasterstwa przedsiębiorców.

W ten bogaty wachlarz wydarzeń jubileuszowych wpisuje się również 
nasze dzisiejsze sympozjum, które pragnie być nie tylko historycznym 
wspomnieniem o naszym Założycielu, ale przede wszystkim ukazaniem 
człowieka i Jego ponadczasowej wizji, która inspirowała kolejne pokolenia 
sercanów w zmieniającym się krajobrazie świata, a obecnie wciąż pozostaje 
takim źródłem motywującym nasze pokolenie sercanów w Polsce 
i w całym Zgromadzeniu.

Nasze sympozjum zatytułowaliśmy Leon Dehon jako pielgrzym miłości. 
Chcemy w ten sposób wprost nawiązać do hasła Roku Jubileuszowego 
Kościoła Powszechnego, które brzmi Pielgrzymi nadziei. Równocześnie 
w odniesieniu do ojca Założyciela słowo „pielgrzym” podkreśla niezwykle 
dynamiczną osobowość Założyciela, począwszy od jego podróży na 
Bliski Wschód jeszcze w młodzieńczym wieku, poprzez jego szeroką 
działalność społeczną, organizowane kongresy, działalność wydawniczą, 
pisarską, wychowawczą, a w końcu przez powołanie do istnienia nowego 
zgromadzenia, skoncentrowanego na idei miłości i wynagrodzenia 
Najświętszemu Sercu Jezusowemu. Pielgrzym, który wciąż jest w drodze, 
którym powodują ciągle nowe wyzwania, który, jak św. Paweł, pędzi ku 
wyznaczonej mecie… (por. Flp 3,14); jest tytanem pracy, a równocześnie 
swoim zapałem pociąga innych, zwłaszcza tych, którzy również odnajdują 
się w odkrytym i podjętym przez Dehona charyzmacie. Równocześnie jest 
to pielgrzym miłości: miłość odkryta w Jezusowym Sercu jest największym 
motywem jego pielgrzymowania i orędziem przepowiadania. Najlepiej 
oddają to Jego słowa wypowiedziane przed śmiercią: „Dla Niego żyłem 
i dla Niego umieram!”.

Zamysłem naszego sympozjum, jak zaznaczyłem wyżej, nie jest 
tylko odtwarzanie historii – przeciwnie: chcemy odkrywać wciąż na 
nowo aktualność myśli Dehona i jej nieprzemijającą żywotność. Stąd 
rozpoczniemy naszą refleksję od prezentacji kontekstu, w jakim żyjemy 
dzisiaj jako ludzie wierzący, jako wspólnota Kościoła. Mamy świadomość, 
że nie jest to jakaś próżnia czy komfortowa przestrzeń, gdzie możemy bez 
przeszkód, pełni entuzjazmu głosić Królestwo Boże, ale rzeczywistość 
pełna wyzwań, wymagająca wciąż duchowego wysiłku i mobilizacji.

Na tym tle chcemy spojrzeć na nowo na nasz sercański charyzmat: czy po 
tej stuletniej próbie czasu, jaki przeszedł od śmierci Założyciela, ma jeszcze 



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Od redakcji…	 9

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l

coś do zaproponowania współczesnemu człowiekowi i Kościołowi? A jeśli 
tak, to czy ta propozycja jest na miarę potrzeb i oczekiwań człowieka 
XXI wieku – w Polsce, w Europie, ale też w innych krajach i kontynentach, 
w których obecne jest i działa nasze Zgromadzenie.

W szczególnym wymiarze chcemy zapytać, czy ta propozycja sercańska 
jest atrakcyjna dla młodego człowieka naszego czasu? Czy nasz Założyciel, 
który swoją działalność podejmował w zdecydowanie innej epoce 
kulturowej, cywilizacyjnej, faktycznie może być dziś przewodnikiem dla 
młodzieży, a jeśli tak, to co konkretnie może w jego sylwetce i programie 
życia inspirować młodych?

W końcu pragniemy spojrzeć na ojca Dehona jako na kapłana, 
duszpasterza, który troszczy się o największe dobro człowieka: o jego 
zbawienie.

I tu również rodzi się pytanie – o aktualność naszego charyzmatu 
w duszpasterstwie? Czy może być inspirujący dla wiernych, których 
otaczamy duszpasterską troską? Czy w całym wachlarzu nowych 
propozycji ewangelizacyjnych, nowych wspólnot, form pobożności, nasz 
sercański charyzmat jeszcze się przebija; co więcej, czy staje się wiodącym 
motywem naszego duszpasterstwa, który nadaje tożsamość naszym 
parafiom i podejmowanym przez nas dziełom ewangelizacyjnym?

Tak przedstawiają się w dużym zarysie ramy tematyczne, w których 
pragniemy zawrzeć naszą jubileuszową refleksję.

Część przedpołudniową sympozjum zwieńczymy w kaplicy seminaryjnej 
uroczystą Mszą świętą dziękczynną, która, zgodnie z myślą Założyciela, 
będzie stanowiła centralny moment naszego świątecznego dnia.

Natomiast po obiedzie i krótkiej przerwie o godz. 15.30 rozpocznie 
się część artystyczna, poświęcona refleksji nad naszym osobistym 
przeżywaniem charyzmatu, a także oddaniu czci Bożemu Sercu, któremu 
ojciec Dehon poświęcił swoje życie. Część artystyczną zaprezentują dla nas 
aktor Teatru Ludowego w Krakowie Nowej Hucie, pan Piotr Piecha, oraz 
zespół muzyczny Noro Lim z Myślenic.

Pierwszą, naukową część naszego sympozjum wypełnią referaty naszych 
szanownych prelegentów, a mianowicie ks. prof. dra hab. Przemysława 
Artemiuka z Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego z Warszawy; 



10 	 ks. dr Dariusz Salamon SCJ - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l

naszych współbraci, prelegentów z zagranicy – ks. dra Victora de Oliveiry 
Barbosy SCJ z Uniwersytetu Gregoriańskiego z Rzymu oraz ks. dra Stefana 
Tertünte SCJ z Neustadt z Niemiec, a także ks. prof. dra hab. Piotra 
Roszaka z Uniwersytetu Mikołaja Kopernika z Torunia.

ks. dr Dariusz Salamon SCJ

redaktor naczelny



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Od redakcji	 11

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l

Temat numeru

L E O N  D E H O N  J A KO 
P I E L G R Z Y M  M I Ł O Ś C I
LEON DEHON AS A PILGRIM OF LOVE





Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 13-42

 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk 
WT UKSW 
ORCiD: 0000-0001-5337-0329
e-mail: artemiukprzemek@gmail.com
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.002.23206

J A K I E  W Y Z WA N I A  S TO J Ą 
D Z I S I A J  P R Z E D  KO Ś C I O Ł E M ? 

WHAT CHALLENGES DOES THE 
CHURCH FACE TODAY? 

Abstrakt 

Celem artykułu jest ukazanie wyzwaniem stojącym przed Kościołem dzisiaj. 
W części pierwszej autor, przywołując myśl czeskiego teologa T. Halík, ukazuje 
perspektywę ad intra, czyli do wnętrza. Rozumie przez nią pracę nad wiarą. Część 
drugą poświęca wyzwaniem ad extra, wskazując na różne oblicza współczesnej 
apologii. 
S łowa k luczowe: 
chrześcijaństwo  | Kościół  | wiara  | apologia  | 

https://orcid.org/0000-0001-5337-0329
mailto:artemiukprzemek%40gmail.com?subject=
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.002.23206
https://orcid.org/0000-0001-5337-0329
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.002.23206



14 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Abstract

The aim of this article is to highlight the challenge facing the Church today. In 
the first part, the author, drawing on the thought of Czech theologian T. Halík, 
presents an ad intra, or inward, perspective. By this, he understands the work of 
faith. The second part addresses the ad extra challenge, pointing to the various 
facets of contemporary apology.
Keywords: 
Christianity  | Church  | faith  | apology

Wstęp

W części pierwszej artykułu, przywołując myśl czeskiego teologa T. Ha-
lík, ukażę perspektywę ad intra, czyli do wnętrza. Rozumiem przez nią 
pracę nad wiarą. Część drugą poświęcę wyzwaniem ad extra, czyli z ze-
wnątrz, wskazując na różne oblicza współczesnej apologii1. 

1. 	 Wyzwania  w perspektywie ad 
intra  –  praca nad wiarą

Tomáš Halik zauważa, że „sytuacja Kościoła katolickiego pod wieloma 
względami przypomina dziś czas przed reformacją”2. Dlatego wszel-
kie reformy3, jego zdaniem, „nie mogą pozostać na poziomie zmian 
instytucjonalnych struktur i kilku akapitów w katechizmie, kodeksie 
prawa kanonicznego czy podręcznikach moralności. Skuteczność re-
formy i żywotność Kościoła zależą od tego, czy uda się ponownie do-

1	 W tekście sięgam do moich wcześniejszych artykułów zob. P. Artemiuk, Odcienie 
współczesnej apologetyki, „Studia Elbląskie” 23/2022, s. 299-318; tenże, Tomáša Ha-
líka myśli o współczesnym Kościele, „Studia Teologiczna Białystok – Drohiczyn – 
Łomża” 40/2022, s. 59-76.

2	 T. Halík, Popołudnie chrześcijaństwa. Odwaga do zmiany, przekład T. Maćkowiak, 
Kraków 2022, s. 10. 

3	 Zob. Ch. Delsol, Koniec chrześcijańskiego świata, przekład M. Szczurowski, w: My-
śląc z Janem Pawłem II, red. D. Karłowicz, Rzym-Warszawa 2021, s. 175-193. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 15

trzeć do duchowej głębi i egzystencjalnego wymiaru wiary”4. Zdaniem 
czeskiego duchownego, obecny kryzys to „skrzyżowanie, które pozwala 
przejść do nowej – popołudniowej – epoki w historii chrześcijaństwa. 
Narażone na wstrząsy, może także dzięki bolesnym doświadczeniom – 
jak ranny lekarz – rozwinąć terapeutyczny potencjał chrześcijaństwa”5. 
Według Halíka, „jeśli Kościoły oprą się pokusie zapatrzenia w siebie 
i zbiorowego narcyzmu, klerykalizmu, izolacjonizmu i prowincjonali-
zmu, będą w stanie wesprzeć nową, szerszą i głębszą ekumenę”6. Cze-
ski teolog uważa, że decydująca dla obecnej kondycji katolicyzmu jest 
jego przeszłość. „Przez cienie nieodległej przeszłości Kościół traci wia-
rygodność. Chrześcijanie są podzieleni, i najczęściej nie są to podziały 
między wspólnotami, ale wewnątrz nich. Wiara chrześcijańska nie trafia 
już na wojowniczy ateizm ani na brutalne prześladowania, które potrafi-
ły wierzących przebudzić i zmobilizować, pojawiło się jednak znacznie 
większe niebezpieczeństwo – obojętność”7. 
Analizując obecną sytuację, Halík postuluje odnowę wiary i pójście 
w głąb szeroko rozumianej tradycji chrześcijańskiej. Przez wiarę rozu-
mie „postawę życiową, orientację, sposób, w jaki istniejemy w tym świe-
cie, jak go rozumiemy, a nie po prostu przekonania religijne i poglądy; 
bardziej interesuje mnie faith niż beliefs”8. Jego zdaniem chrześcijań-
stwo zachowuje szczególne rozumienie relacji człowieka z Bogiem. Tu-
taj wiara „nie traci charakteru emmuna; wiara w Chrystusa nie musi się 
wiązać z uprzedmiotowieniem. Wiara chrześcijańska nie jest kultycz-
nym czczeniem osoby Jezusa, ale naśladowaniem Chrystusa. To z ko-
lei nie oznacza pójścia w ślady Jezusa z Nazaretu, postaci historycznej, 
[…], ale podążaniem za Jezusem i z Jezusem, z Tym, który sam o sobie 
powiedział: «jestem drogą», a swoim uczniom obiecał, że będą doko-
nywać jeszcze większych czynów niż On. Wiara w Chrystusa jest dro-
gą zaufania i odwagi, miłości i wierności; to droga ku przyszłości, którą 
Chrystus otworzył i do której zaprasza”9. Czeski myśliciel kategorycz-

4	 T. Halík, Popołudnie chrześcijaństwa, dz. cyt., s. 10-11. 
5	 Tamże, s. 11. 
6	 Tamże. 
7	 Tamże, s. 13. 
8	 Tamże, s. 14. 
9	 Tamże, s. 16-17. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



16 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

nie stwierdza: „jeśli chrześcijaństwo ma przełamać kryzys, który do-
tknął wielu jego form, i stać się inspirującą odpowiedzią na wyzwania 
czasu wielkich przemian cywilizacyjnych, musi odważnie przekroczyć 
dotychczasowe mentalne i instytucjonalne granice. Nastał czas samo-
przekraczania chrześcijaństwa”10.
Kluczowe dla Halikowej teologii pozostają pojęcia odnoszące się do 
Boga i człowieka. Czeski myśliciel, argumentując za odnową wiary, 
wypowiada najpierw istotne twierdzenia dotyczące samego Boga. Ro-
zumieć Go „jako osobę nie oznacza przyjąć prymitywnie antropo-
morficznego wyobrażenia o Bogu i odnosić się do Niego z pospolitą 
familiarnością, przestać postrzegać Go jako tajemnicę. Jeśli chrześcijań-
stwo przypisuje absolutnej tajemnicy atrybuty «osoby», podkreśla w ten 
sposób, że nasz stosunek do Boga ma charakter dialogiczny: nie jest 
tylko aktem poznawania i szukania porozumienia z naszej strony, lecz 
także spotkaniem, na którym Bóg nas przyjmuje. To wzajemne przy-
jęcie Boga i człowieka nie jest jednorazowym aktem, ale historią, opo-
wieścią, która się rozwija”11. Ponadto „do egzystencjalnego rozumienia 
wiary […] w religioznawczym i teologicznym słowniku najbliżej chy-
ba pojęciu duchowość – oczywiście jeśli nie rozumiemy jej zbyt wąsko, 
jako tylko życie wewnętrzne czy subiektywnie pojmowaną wiarę. Du-
chowość to «styl życia wiary», wypełnia właściwie całą przestrzeń fides 
qua. To esencja drzewa wiary, która karmi i ożywia oba jej wymiary: ży-
cie duchowe, wewnętrzne religijne doświadczenie, sposób przeżywania 
wiary i rozmyślania o niej, jak też zewnętrzną praktykę wiary przejawia-
jącą się w postępowaniu wierzących w społeczeństwie, wspólnym świę-
towaniu, wcieleniu wiary w tkankę kultury”12. W tej perspektywie „Bóg 
sam w sobie pozostaje nieprzeniknioną tajemnicą, niejawne jest także 
Jego działanie w głębi ludzkiego serca (w podświadomości)”13. Z kolei 
człowiek w spotkaniu ze Stwórcą odkrywa swoją istotę. Halík formułu-
je tę prawdę, odwołując się do kategorii otwartości obecnej już w teolo-
gii K. Rahnera czy W. Pannenberga: „w wierze, w tym egzystencjalnym 
spotkaniu z przekraczającą wszystko tajemnicą, ukazuje się właściwa 

10	 Tamże, s. 18. 
11	 Tamże, s. 28. 
12	 Tamże, s. 29. 
13	 Tamże, s. 32. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 17

natura ludzkiego życia: jego otwartość. Antropologia teologiczna opie-
rająca się na doświadczeniach mistycznych widzi w tej otwartości życio-
wy fundament: homo est capax Dei (człowiek jest zdolny do przyjęcia 
Boga). Teologia chrześcijańska uznaje za punkt kulminacyjny spotkanie 
ludzkiej i Bożej otwartości na osobę Jezusa Chrystusa”14. Dla czeskie-
go intelektualisty kluczowymi pozostają dwa terminy: obecność Boga 
w świecie i otwartość na Niego człowieka. Halík wyznaje: „Bóg, w któ-
rego wierzę, jest obecny w naszym świecie przede wszystkim przez mo-
dlitwę i pracę ludzi (pamiętajmy o benedyktyńskim ora et labora), przez 
odpowiedzi na Boże impulsy (mówiąc tradycyjnie: na działanie łaski) 
– życiem pełnym wiary, nadziei i miłości. Dla teologii wiara, nadzieja 
i miłość nie są tylko postawami życiowymi, ale miejscem spotkania i fun-
damentalnego złączenia (perichoresis) boskiego i ludzkiego, łaski i wolno-
ści, nieba i ziemi. W nich jest Bóg i jego życie dostępne naszemu badaniu. 
Nurt teologii, do którego należę, to fenomenologia boskiego samoobja-
wienia w aktach wiary, którym towarzyszy miłość i nadzieja”15. 
Halík, analizując zmiany zachodzące w świecie, odczytuje je w kluczu 
teologicznym. Swoje podejście nazywa kairologią: „określam tym sło-
wem teologiczną hermeneutykę doświadczenia wiary w historii, szcze-
gólnie w kryzysowych momentach zmian społecznych i kulturowych 
paradygmatów”16. Metodę wyjaśnia w następujący sposób: „w chrześci-
jaństwie nie da się służby Bogu oddzielić od służby człowiekowi, a po-
znawania Boga od poznawania człowieka i świata. Jeśli teologia ma 
być traktowana poważnie jako istotny element służenia ludziom, musi 
być teologią kontekstualną, reflektować doświadczenie wiary, jej obec-
ność w ludzkim życiu i społeczeństwie. Musi zastanawiać się nad wiarą 
w kontekście kultury i w kontekście historycznych przemian, nawiązy-
wać dialog z naukami, które zajmują się człowiekiem, kulturą, społe-
czeństwem i historią”17. Zdaniem czeskiego duchownego, „kairologię 
należałoby uznać raczej za socjoteologię (połączenie socjologii z teolo-
gią) niż za czystą teologię”18. Ponadto, „wizja Kościoła w teologii musi 

14	 Tamże, s. 33. 
15	 Tamże, s. 35-36. 
16	 Tamże, s. 37. 
17	 Tamże, s. 39. 
18	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



18 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

być szersza niż socjologiczny opis fazy już zakończonej. W perspekty-
wie teologicznej Kościół jest czymś więcej niż tylko jedną z instytucji 
społecznych; jest sakramentem, czyli symbolem i skutecznym znakiem 
(signum efficiens) jedności wszystkich ludzi w Chrystusie”19. Halík ka-
irologię traktuje jako część public theology, czyli teologii publicznej). 
„Dla teologii publicznej przestrzeń publiczna jest zarówno przedmio-
tem badań, jak i adresatem wypowiedzi; teologowie tego nurtu często 
aktywnie włączają się w działania społeczne, inicjatywy obywatelskie 
i przystępują do grup zaliczanych do ruchu oporu”20. Szczególne miej-
sce w tej perspektywie odgrywa kultura. Jest medium poszukiwania 
sensu. Czeski teolog traktuje ją jako locus theologicus, to znaczy „pra-
wowity przedmiot badań teologicznych”21.
Tytułową metaforę, czyli „popołudnie chrześcijaństwa”, Halík za-
czerpnął od C.G. Junga. Szwajcarski psychiatra i psycholog użył jej 
„do scharakteryzowania dynamiki indywidualnego ludzkiego życia”22. 
W jej kluczu czeski teolog interpretuje historię chrześcijaństwa. Zacy-
tujmy go w całości. „C.G. Jung porównał bieg ludzkiego życia do bie-
gu dnia. Przedpołudnie to młodość i wczesna dorosłość; czas, kiedy 
człowiek kształtuje podstawowe rysy osobowości, buduje ściany i fila-
ry domu, jakim jest jego życie, organizuje swój dom, zajmuje miejsce 
w społeczeństwie, wybiera drogę zawodową, rozpoczyna karierę, zawie-
ra małżeństwo i zapewnia sobie rodzinne wsparcie. Tworzy swój image 
– wyobrażenie, które chce, aby mieli o nim inni, maskę (w terminologii 
Junga to persona), która jest jego «zewnętrzną twarzą», użycza człowie-
kowi tożsamości i równocześnie chroni go przed bolesnym zaglądaniem 
innych w intymne obszary tego ja. Kto chce rozpocząć drogę duchowe-
go dojrzewania, wypłynąć na głębię, nie zapuszczając wcześniej korzeni 
w tym świecie, ten jest nieodpowiedzialny i wystawia się na katastro-
fę”23. Kryzys południa z kolei, „to czas zmęczenia, senności, moment, 
gdy człowieka przestaje cieszyć wszystko, co dotąd napełniało go rado-

19	 Tamże, s. 41. 
20	 Tamże, s. 43. 
21	 Tamże, s. 47. 
22	 Tamże, s. 55. 
23	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 19

ścią”24. Popołudnie zaś, „wiek dojrzały i starość, mają inny – ważniejszy 
– cel niż przedpołudnie – wyruszenie w drogę duchową, zejście do głę-
bi. Popołudnie to kairos, czas odpowiedni dla rozwoju duchowego, oka-
zja do dokończenia trwającego całego życie procesu dojrzewania. Ten 
etap może przynieść cenne owoce: dystans, mądrość, spokój i toleran-
cję, zdolność panowania nad emocjami i pokonywanie egocentryzmu. 
To jest największa przeszkoda na drodze do centrum naszego świado-
mego życia, do wewnętrznego ja (das Selbst)”25. 
Odnosząc ten podział do historii chrześcijaństwa, Halík stwierdza: 
„dzieje chrześcijaństwa od początku aż do progu nowoczesności po-
strzegam jako przedpołudnie, długi czas, w którym Kościół przede 
wszystkim zbudował swoje instytucje i doktrynalne struktury. Potem 
przyszedł kryzys południa – z epicentrum w środkowej i zachodniej 
Europie – który właśnie tymi strukturami wstrząsa. Trwa w wielu kra-
jach z różną intensywnością od późnego średniowiecza przez cały okres 
nowożytny, od renesansu i reformacji, od schizmy w zachodnim chrze-
ścijaństwie i wojen, które po niej nastąpiły i podważyły wiarygodność 
poszczególnych wspólnot, przez oświecenie, epokę krytyki religii i roz-
woju ateizmu aż po czas powolnego przechodzenia ateizmu w następną 
fazę – apateizm, religijną obojętność”26.
Czeski duchowny uważa i jest do tej tezy przekonany, że „dziś stoimy 
u progu popołudnia chrześcijaństwa; kończy się długi okres kryzy-
su i już pojawiają się rysy nowej, zapewne głębszej i dojrzalszej posta-
ci chrześcijaństwa. Formuły popołudniowej – jak zresztą wszystkich 
wcześniejszych – nie przyniesie nam bezosobowa i nieodwracalna logi-
ka historii. Przychodzi ona jako możliwość, jako kairos – okazja, która 
pojawi się nagle, ale zostanie wykorzystana jedynie wtedy, kiedy ludzie 
zrozumieją, że to szansa, i dobrowolnie z niej skorzystają”27. Wyjaśnia-
jąc Jungowski termin, dodaje: „metafora kryzysu południa pozwala mi 
nazwać długą i podzieloną na krótsze okresy epokę stopniowego zani-
kania christianitas – określonego typu wcielenia wiary chrześcijańskiej 

24	 Tamże, s. 56. 
25	 Tamże, s. 57. 
26	 Tamże, s. 59. 
27	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



20 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

w zachodnią kulturę i cywilizację”28. Podsumowując zaproponowaną 
periodyzację, zauważa: „wyróżniam trzy etapy w historii chrześcijań-
stwa: najpierw przedpołudnie – premodernę, potem czas kryzysu po-
łudnia – epokę sekularyzacji, i właśnie się rozpoczynające popołudnie 
chrześcijaństwa – formę, która powstała już w czasie postmodernistycz-
nego rozkładu świata moderny”29.
Co zatem nas czeka? Jaka rysuje się przyszłość chrześcijaństwa? Odpo-
wiadając na te pytania, przywołam najważniejsze fragmenty z pracy Ha-
líka, formułując je w dwanaście punktów.
Po pierwsze, „chrześcijaństwo jutra będzie przede wszystkim społecz-
nością nowej hermeneutyki, nowego czytania, nowej i głębszej inter-
pretacji zarówno obu źródeł Bożego Objawienia – Pisma i Tradycji, jak 
i – może nawet przede wszystkim – Bożego słowa w znakach czasu”30.
Po drugie, dominującym nurtem w podejściu do religii będzie nie teizm 
czy ateizm, ale anateizm, „oznacza «wierzyć znowu» – na nowo i głę-
biej, po tym jak wiara oczyściła się w ogniu krytyki filozoficznej. Jest 
również oddalony od tradycyjnego metafizycznego teizmu, jak i od ate-
izmu. Według Kearneya Bóg przychodzi do człowieka jako możliwość, 
jako propozycja, a człowiek może dokonać wolnego wyboru między 
wiarą a niewiarą. Nie jest to jednak alternatywa wyłącznie racjonalna, 
jak w zakładzie Pascala, lecz także egzystencjalna. Bóg to często cudzo-
ziemiec, którego pojawienie się stawia nas wobec decyzji, czy przyjmie 
się Go gościnnie, czy wrogo”31.
Po trzecie, „dzisiaj wpływ Kościoła na otoczenie zależy od tego, czy sfor-
mułuje przekonujące argumenty; już od oświecenia nie ma żadnych in-
nych możliwości”32.
Po czwarte, „popołudnie chrześcijaństwa przyjdzie zapewne tak, jak 
przyszedł Jezus po wielkanocnym poranku: poznajemy je po ranach na 
rękach, boku i nogach. Będą to jednak rany przemienione”33.

28	 Tamże, s. 61. 
29	 Tamże, s. 67. 
30	 Tamże, s. 92. 
31	 Tamże, s. 115-116. 
32	 Tamże, s. 136. 
33	 Tamże, s. 141. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 21

Po piąte, „wiara wystąpiła ze starych instytucjonalnych brzegów, a ko-
ścioły nie mają już monopolu na religię. W oświeceniu utraciły kontro-
lę nad sferą świecką, teraz także nad życiem religijnym. Największymi 
konkurentami Kościoła nie są dziś laicki humanizm i ateizm, ale poza-
instytucjonalne formy religijności”34.
Po szóste, „jeśli chrześcijaństwo chce wzmocnić proces budowania spo-
łeczeństwa globalnego, musi być chrześcijaństwem «kenotycznym», 
pozbawionym jakichkolwiek ambicji z zakresu władzy i wychodzą-
cym z klerykalnej ciasnoty. Ten świat nie potrzebuje «chrześcijańskiego 
imperium» ani chrześcijańskiej ideologii, pożytek może mu przynieść 
tylko chrześcijaństwo ekumenicznie otwarte na służbę wszystkim po-
trzebującym”35.
Po siódme, „Kościół i jego wiara są chrześcijańskie na tyle, na ile są 
wielkanocne: umierają i wstają z martwych”36.
Po ósme, „Bóg, w którego jako chrześcijanie wierzymy, jednocześnie 
wszystko zawiera i wszystko przekracza”37.
Po dziewiąte, „wiara nie staje się chrześcijańska dzięki przekonaniu, że 
istnieje Bóg; zostaliśmy wierzącymi chrześcijanami nie tylko dlatego, że 
uwierzyliśmy w Boże istnienie, ale również dlatego, że – jak mówi Pi-
smo – uwierzyliśmy w miłość, jaką Bóg nas obdarza”38.
Po dziesiąte, „największym wyzwaniem dla współczesnego kościelnego 
chrześcijaństwa jest przejście od religii ku duchowości”39.
Po jedenaste, „zadanie chrześcijaństwa w popołudniowej fazie jego 
dziejów polega w dużej mierze na rozwinięciu duchowości – a na nowo 
rozumiana duchowość chrześcijańska może znacząco wpłynąć na kul-
turę duchową, także daleko poza granicami Kościoła”40.
Po dwunaste, „jeśli Kościół ma być Kościołem, a nie sektą, musi rady-
kalnie zmienić wizję siebie i rozumienie swojej służby Bogu i ludziom. 

34	 Tamże, s. 143. 
35	 Tamże, s. 171. 
36	 Tamże, s. 200. 
37	 Tamże, s. 217-218. 
38	 Tamże, s. 218. 
39	 Tamże, s. 229. 
40	 Tamże, s. 230. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



22 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Musi na nowo zrozumieć i w pełni rozwinąć swoją katolickość, uniwer-
salny wymiar swojego posłannictwa, starać się naprawdę być wszystkim 
dla wszystkich. Powtarzam: nastał czas samotranscendencji chrześci-
jaństwa”41.
Analizy współczesnej postaci katolicyzmu, Halík zamyka stwierdze-
niem: „jestem zdecydowanie przekonany, że służba duchowego towa-
rzyszenia będzie standardowym i najbardziej pożądanym zadaniem 
duszpasterskim Kościoła w zbliżającym się popołudniu dziejów chrze-
ścijaństwa”42. Według czeskiego teologa, „Kościół musi pozbyć się obse-
sji na punkcie «małego ja», formy instytucjonalnej i instytucjonalnych 
interesów. Klerykalizm, fundamentalizm, integryzm, tradycjonalizm 
i triumfalizm to różne objawy egocentryzmu Kościoła, jego fiksacji na 
tym, co powierzchowne i zewnętrzne”43. Jaką postać winna przybrać 
prawdziwa reforma? „Musi być naśladowaniem Chrystusa: a to oznacza 
ciągle nowe poszukiwania wskrzeszonego”44. Istotę nowej ewangelizacji 
Halík widzi następująco: „poszukiwać uniwersalnego Chrystusa, które-
go wielkość jest skryta z powodu ograniczeń naszego punktu widzenia, 
naszych wąskich horyzontów i kategorii myślowych. Szukanie uniwer-
salnego Chrystusa jest celem i znakiem naszego czasu”45.

2. 	 Wyzwania  w perspektywie ad extra  –  apologia

Nową apologię definiuję w następujący sposób. Rodzi się ona w płyn-
nym świecie, który rozmywa i poddaje dekonstrukcji podstawowe po-
jęcia, jest on zdominowany przez dyktaturę politycznej poprawności, 
wieści przegraną Boga i zmierzch christianitas, porzuca przy tym me-
tafizykę i ogłasza triumf nieokreśloności; świat ten jest równocześnie 
zmęczony bezideowością i tęskni za powrotem do trwałych wartości; nie 
potrafi jednak porzucić ciemności i otworzyć się na światło, cechuje go 

41	 Tamże, s. 291. 
42	 Tamże, s. 294. 
43	 Tamże, s. 305. 
44	 Tamże, s. 314. 
45	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 23

bowiem utrata wiary w prawdy transcendentne i nieufność wobec reli-
gii, nierzadko identyfikowanych z fundamentalizmem i przemocą. 
Nowa apologia, kształtując się w takim kontekście, podejmuje intelek-
tualną i praktyczną obronę. Jej przedmiotem jest najpierw człowiek, 
widziany w biblijnej perspektywie stworzenia – grzechu (upadku) – od-
kupienia przez Chrystusa – danej przez Niego ewangelii życia i zbawie-
nia. Współczesna apologia staje się zatem obroną jego tożsamości, która 
wyraża się w pamięci historycznej, odpowiedzialności za swoje czyny, 
nienaruszalności życia oraz kulturze ukazującej drugą przestrzeń. Obok 
człowieka kształtującego cywilizację, drugim wymiarem nowej apolo-
gii jest obrona obecności chrześcijaństwa w świecie. Realizuje się ona 
w boju o chrześcijańską duszę, uzasadnieniu ewangelicznego katolicy-
zmu, wykazaniu racjonalności chrześcijaństwa oraz szukaniu przestrze-
ni dla preewangelizacji. Trzeci krąg nowej apologii to obrona istotnych 
treści samej wiary i odparcie zarzutów uderzających wprost.
A zatem nowa apologia chce ocalić człowieka, broniąc jego tożsamości, 
argumentuje za sensem obecności chrześcijaństwa w świecie i zmagając 
się z zarzutami przeciwko Chrystusowej wierze, dostarcza racji przema-
wiających za nią. Realizując własną misję, wychodzi zdecydowanie poza 
przestrzeń typowo religijną i doskonale porusza się także w „świeckiej” 
rzeczywistości. W ten sposób staje się nurtem szerszym, ponadkonfe-
syjnym lub niekonfesyjnym, ale katolicyzm traktuje zawsze jako swoje 
źródło, życiodajne podłoże, pojawiające się w horyzoncie uzasadnienia. 
Głównym zadaniem nowej apologii pozostaje niezmiennie obrona nad-
przyrodzonego charakteru chrześcijańskiego objawienia w aktualnym 
kontekście, ale również jasne rozeznanie tego kontekstu. Realizując 
własną misję, formułuje ona racje wobec zarzutów pochodzących z ze-
wnątrz (apologia ad extra) oraz szuka niezbędnych argumentów, tak by 
można było budować własną pewność wiary (apologia ad intra). 
Współczesna obrona chrześcijaństwa przybiera wieloraką postać. Ce-
chuje ją niezwykłe wprost bogactwo form. Ukazując odcienie współcze-
snej apologetyki, sięgnę do trzech autorów prezentujących oryginalne 
spojrzenie na tę dziedzinę chrześcijańskiego zaangażowania. Odwołam 
się do myśli A.E. McGratha, G. Koukla i O. Guinnessa, przedstawiając 
ich koncepcje apologetyki. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



24 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

3. 	 Apologetyka jako obrona, 
zachwalanie  i  przekładanie

Według A.E. McGratha46, apologetyka to taka dziedzina myśli chrześci-
jańskiej, „która koncentruje się na uzasadnianiu podstawowych zagad-
nień wiary chrześcijańskiej oraz ich skutecznym przekazywaniu światu 
niechrześcijańskiemu”47. Jej celem jest „przemiana wiernych w myślicie-
li, a myślicieli w wiernych. Angażuje ona nasz rozum, naszą wyobraźnię 
i nasze najgłębsze tęsknoty. Otwiera serca, oczy i umysły”48. Ponadto, 
„wysławia i głosi zasadność intelektualną, bogactwo wyobrażeniowe 
oraz duchową głębię Ewangelii sposobami, które mogą trafiać do naszej 
kultury”49. Zdaniem A.E. McGratha „apologetykę należy postrzegać nie 
jako obronną i wrogą reakcję przeciwko światu, lecz jako upragnioną 
sposobność pokazywania, chwalenia i prezentowania skarbnicy chrze-
ścijańskiej wiary. Zachęca ona wiernych do uświadamiania sobie swojej 
wiary, jak również wyjaśniania i zachwalania jej ludziom spoza Kościo-
ła. Ma na celu prezentowanie intelektualnego, moralnego, wyobraże-
niowego i relacyjnego bogactwa wiary chrześcijańskiej – częściowo po 
to, aby dodawać wiernym otuchy i pomagać im w rozwijaniu wiary, ale 
przede wszystkim po to, by umożliwić osobom spoza wspólnoty wiary 
dostrzeżenie porywającej perspektywy, która zajmuje centrum chrześci-
jańskiej Ewangelii”50.
Angielski teolog, definiując współczesną postać obrony chrześcijaństwa, 
zauważa, że w apologetyce „chodzi o obronę prawdy z łagodnością i po-
szanowaniem. Celem apologetyki nie jest zrażenie ani poniżenie ludzi 
spoza Kościoła, lecz pomaganie im w otwieraniu oczu na realność, wia-
rygodność i adekwatność wiary chrześcijańskiej”51. A.E. McGrath wska-

46	 Alister E. McGrath (ur. 1953) – teolog i apologeta, profesor Uniwersytetu Oksfordz-
kiego oraz King’s College w Londynie, autor licznych prac poświęconych teologii 
i apologetyce, od lat dyskutujący z przedstawicielami nowego ateizmu, więcej infor-
macji na stronie http://alistermcgrath.weebly.com/. 

47	 A.E. McGrath, Apologetyka po prostu. Jak pomóc poszukującym i sceptykom w od-
nalezieniu wiary, tłum. D. Krupińska, Poznań 2020, s. 11. 

48	 Tamże 
49	 Tamże. 
50	 Tamże. 
51	 Tamże, s. 15. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 25

zuje również na trzy zadania, przed jakimi stoją dzisiaj apologeci. Są 
nimi obrona, zachwalanie oraz przekładanie. W przypadku obrony apo-
logetyka wykrywa przeszkody dla wiary oraz podaje odpowiedzi w celu 
ich przezwyciężenia. Najpierw jednak należy znaleźć odpowiedzi doty-
czące wiary dla siebie samego. „Apologetyka ma wchodzić dalej i głę-
biej w wiarę chrześcijańską, odkrywając jej bogactwa”52. W tym zadaniu 
stojącym przed apologetami ważne jest, „aby chrześcijanie pokazywa-
li, że rozumieją te obawy, i nie uważają ich tylko za argumenty do ła-
twego i prostego odrzucenia”53. Zdaniem angielskiego teologa osobista 
postawa i charakter są w apologetyce tak samo istotne jak argumenty 
i analiza. Można przecież „bronić Ewangelii bez zajmowania postawy 
obronnej”54. 
Drugie zadanie polega na zachwalaniu. Realizując je, odbiorcy mają 
uświadomić sobie „prawdziwość i sensowność Ewangelii”55. Z apolo-
getyki należy wydobywać jej silnie pozytywny wymiar. Polega on na 
„prezentowaniu całej atrakcyjności Jezusa Chrystusa, tak aby osoby po-
zostające poza wiarą mogły zacząć pojmować, dlaczego zasługuje On na 
tak szczególną uwagę”56.
Trzecie zadanie to przekładanie. Wynika ono z konstatacji, że „wiele za-
sadniczych idei i zagadnień wiary chrześcijańskiej jest prawdopodobnie 
nieznanych dla sporej grupy odbiorców”57.
Według A.E. McGratha apologetyka zajmuje się trzema istotnymi za-
gadnieniami. Po pierwsze, rozpoznaje zastrzeżenia lub trudności doty-
czące Ewangelii, odpowiada na nie i pomaga w przezwyciężeniu tych 
przeszkód dla wiary. Po drugie, przekazuje i dzieli się zachwytem nad 
wiarą chrześcijańską, po to, by inni mogli odkryć jej siłę służącą prze-
mianie człowieka. Po trzecie, przekłada, czyli tłumaczy i wyjaśnia, do-
konuje zatem hermeneutyki podstawowych idei wiary chrześcijańskiej 
na język współczesnego człowieka58. O co zatem idzie w apologetyce, co 

52	 Tamże, s. 17-18. 
53	 Tamże, s. 18. 
54	 Tamże. 
55	 Tamże. 
56	 Tamże. 
57	 Tamże, s. 19. 
58	 Zob. tamże, s. 21. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



26 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

jest jej ideą przewodnią? Angielski teolog podkreśla, że w apologetyce 
chrześcijańskiej chodzi o poważne i ustawiczne zajmowanie się „pyta-
niami ostatecznymi”, stawianymi przez kulturę, grupę ludzi lub jednost-
kę w celu ukazania, „w jaki sposób wiara chrześcijańska może udzielać 
sensownych odpowiedzi na takie pytania”59. Ponadto, „apologetyka 
oczyszcza grunt pod ewangelizację, tak jak Jan Chrzciciel przygotował 
drogę na przyjście Jezusa z Nazaretu”60. 
A.E. McGrath podkreśla, że w uprawianiu apologetyki ważne jest: rozu-
mienie własnej wiary, rozumienie odbiorców, jasny przekaz, znajdowa-
nie punktów stycznych, prezentowanie całej Ewangelii oraz praktyka. 
Własne rozumienie wiary ma mieć „zabarwienie apologetyczne”61. Co 
oznacza, że apologeta ma „powiązać najważniejsze zagadnienia wiary 
z ludźmi”62 i „włączyć do nich ich doświadczenia i idee”63. „Oznacza to, 
że powinniśmy starać się patrzeć na wiarę z perspektywy osoby z ze-
wnątrz, pytając, jak na zasadnicze aspekty Ewangelii mógłby reagować 
niewierzący, zamiast skupiać się na dyskusji, którą mogliby między sobą 
prowadzić chrześcijanie”64. Rozumienie odbiorców to drugi element 
apologetycznej strategii. Każda z osób, zauważa angielski teolog, „ma 
swoje własne pytania, zastrzeżenia i trudności, którymi trzeba się zająć, 
podobnie jak ma własne «punkty styczności» i okazje do przekazania 
wiary”65. Kolejna kwestia to jasny przekaz. Oznacza przełożenie wiary na 
język, który jest dla odbiorców jasny, to znaczy prezentowanie Ewangelii 
w sposób zrozumiały dla danej epoki. Znajdowanie punktów stycznych 
to czwarty punkt metody apologetycznej. Chodzi w nim o odnalezie-
nie tego, co w kulturze współczesnej i ludzkim doświadczeniu wspól-
ne, styczne z Ewangelią. „Naszym zadaniem, wyjaśnia A.E. McGrath, 
jest próba zintensyfikowania tych świadectw (w naturze, społeczeń-
stwie czy też kodeksie moralnym) i użycie ich jako punktu stycznego, 

59	 Tamże. 
60	 Tamże. 
61	 Tamże, s. 35. 
62	 Tamże. 
63	 Tamże. 
64	 Tamże. 
65	 Tamże, 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 27

aby głosić chrześcijańską Ewangelię”66. Prezentowanie całej Ewangelii, 
piąty element strategii, to troska, by przekaz podstawowych treści nie 
był zubożony. Apologeta powinien skrupulatnie odróżniać, co jest orę-
dziem chrześcijańskim, a co jego własnymi poglądami. „Jeśli nie uda 
nam się tego uczynić, to będziemy prezentować naszym odbiorcom nie 
chrześcijańską Ewangelię, lecz tylko te jej aspekty, które akurat uważa-
my za ważne i interesujące”67. Ostatni, szósty element, to praktyka. O to 
przede wszystkim chodzi w apologetyce. Należy podejmować działania 
apologetyczne w codzienności. „Apologetyka jest zarówno nauką, jak 
i sztuką. Nie chodzi w niej o wiedzę, lecz o mądrość”68.
A.E. McGrath, kreśląc metodologię apologetyki, zauważa, że „można ją 
przyrównać do odsuwania zasłon, żeby ludzie mogli dojrzeć, co znajdu-
je się za nimi, podnoszenie diamentu do światła, by jego fasety zamigo-
tały i zaczęły się mienić w świetle słońca”69. W apologetyce chodzi więc 
o ustawianie bram do wiary, czyli otwieranie drzwi, odsuwanie zasłon, 
obracanie czegoś do światła. Wszystko po to, by ukazać rzeczy z więk-
szą ostrością. Według angielskiego teologa apologetyka „zajmuje się bu-
dowaniem mostów pozwalających ludziom przejść ze świata, który już 
znają, do takiego, który muszą odkryć. Zajmuje się pomaganiem w od-
najdywaniu drzwi, o których być może nigdy nie wiedzieli, aby pozwo-
lić im przez nie zajrzeć i wejść do świata, który przekracza wszystko, co 
mogliby sobie wyobrazić. Apologetyka otwiera oczy i drzwi, ustawia-
jąc bramy dla wiary chrześcijańskiej”. Oczywiście, nie zawsze tak wy-
glądała obrona chrześcijaństwa. Zdecydowanie częściej apologetyka, 
odpowiadając na racjonalistyczną kulturę, stosowała argumenty, po to, 
by wykazać zgodność wiary z rozumem. Kryterium prawdy było dla 
oponentów najważniejsze, dlatego taką metodę przyjmowali apologeci. 
Współczesna apologetyka, nie rezygnując z argumentowania, które jest 
jej integralnym elementem, w obliczu słabnięcia racjonalizmu w kultu-
rze, odwołuje się do innych metod apologetycznych. Po pierwsze, sto-
suje wyjaśnienie (brama pierwsza), czyli chce, broniąc chrześcijaństwa, 

66	 Tamże, s. 36. 
67	 Tamże, s. 36-37. 
68	 Tamże, s. 37. 
69	 Tamże, s. 121. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



28 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

o nim powiedzieć. Wyjaśnia na czym ono polega70. Po drugie, stosu-
je argumentację (brama druga), to znaczy chce w sposób rozumowy 
przedstawiać racje na rzecz Boga. Jest to klasyczne podejście apologe-
tyczne. Po trzecie, opowiada historię (brama trzecia). Ponowoczesność 
kładzie duży nacisk na opowieść. Rezygnując z wielkich narracji, cha-
rakterystycznych dla czasów nowożytnych, chętnie wraca do opowieści 
biblijnych. Posługując się kategorią mitu, apologetyka wykorzystuje tę 
ponowoczesną tęsknotę za nową formą i opowiada historię, która daje 
odpowiedzi na cztery zasadnicze kwestie: Kim jesteśmy? Gdzie jeste-
śmy? Co jest nie tak? Jakie jest rozwiązanie? Po czwarte, apologetyka 
posługuje się obrazami (brama czwarta). W epoce ponowoczesnej to 
obrazy, a nie słowa, stają się najwyższą formą komunikacji. Apologeci, 
wiedząc o tym, uczą się „zamieszkiwać obraz, manipulując nim i spraw-
dzając, czy dobrze pasuje do realiów naszego świata”71. Poza wspomnia-
nymi bramami istnieje jeszcze wiele innych podejść mających potencjał 
apologetyczny. Są nimi filmy, poezja, dzieła sztuki. Z pewnością zostaną 
wykorzystane przez kolejne pokolenia apologetów. 
A.E. McGrath rozumie apologetykę bardzo szeroko. Jej rolą nie jest je-
dynie obrona, ale także zachwalanie i przekładanie prawd wiary. Dla-
tego zajmując się metodologią współczesnej obrony chrześcijaństwa, 
proponuje najpierw dogłębnie zrozumieć własną wiarę, by potem do 
niej zaprosić innych i wobec niezrozumienia oraz zarzutów skutecz-
nie jej bronić. Apologetyka według A.E. McGratha zajmuje się zarówno 
obroną chrześcijaństwa, jak i wprowadza w głębię wiary i ją uzasadnia.

4. 	 Apologetyka jako sztuka dyplomacj i 

G. Koukl72 z kolei zauważa, że „apologetyka nie cieszy się zbyt dobrą re-
nomą wśród tych, którzy nie są jej wielbicielami. Apologeci z definicji 
bronią wiary. Obalają fałszywe idee, tępią spekulacje przeciwne pozna-

70	 Zob. tamże, s. 124. 
71	 Tamże, s. 143. 
72	 Gregory Koukl (ur. 1950) – wykładowca apologetyki i filozofii na Uniwersytecie 

w Biola. Od wielu lat zaangażowany w działalność apologetyczną. Założyciel i prze-

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 29

niu Boga. Wielu ludziom te słowa kojarzą się z walką: zbudujmy bary-
kadę, podnieśmy zwodzony most, bagnet na broń. Ładuj! Cel! Pal! Nic 
zatem dziwnego, że zarówno wierzącym, jak i niewierzącym apologety-
ka kojarzy się ze starciem. Obrońcy nie bawią się w dialog, ale stają do 
walki”73. 
Amerykański apologeta proponuje jednak inną metodę: „choć toczy 
się realna walka, nasze potyczki powinny przypominać raczej rozmo-
wy dyplomatyczne niż desant w Normandii. […] chciałbym nauczyć się 
dyplomacji i zaproponować metodę, którą nazwałbym modelem amba-
sadora. Podejście to opiera się bardziej na przyjaznej ciekawości – będą-
cej rodzajem spokojnej dyplomacji – niż na konfrontacji”74.
Na czym miałaby polegać metoda według tego apologety? Zdaniem 
G. Koukla wymaga ona trzech podstawowych umiejętności. Po pierw-
sze, „ambasadorzy Chrystusa powinni mieć elementarną wiedzę ko-
nieczną do wykonywania tego zadania. Muszą znać najważniejszą treść 
Dobrej Nowiny o królestwie Bożym, a także wiedzieć coś na temat prze-
zwyciężania przeszkód, na jakie mogą natrafić, pełniąc swoją misję dy-
plomatyczną”75. Po drugie, same informacje na temat chrześcijaństwa 
nie wystarczą. Potrzeba jeszcze mądrości, która uwiarygodni przesłanie. 
„Wymaga to narzędzi dyplomaty, a nie broni wojownika, umiejętności 
taktycznych, a nie brutalnej siły”76. Po trzecie, istotny jest również cha-
rakter apologety-dyplomaty. „Wiedza i mądrość są atrybutami konkret-
nej osoby. Jeśli nie usposabia ona cech królestwa, któremu służy, będzie 
to podawać jej słowa w wątpliwość i udaremniać jej wysiłki”77. Według 
G. Koukla, w dialogu z niewierzącymi wszystkie trzy umiejętności, czy-
li wiedza, mądrość i postawa, odgrywają istotną rolę. 
W działaniach apologetycznych należy także zwrócić uwagę na strate-
gię. Jej przedmiotem „jest całość sytuacji, operacja na dużą skalę, rozsta-

wodniczący organizacji Stand to Reason (str.org), której celem jest edukowanie 
chrześcijan w zakresie apologetyki chrześcijańskiej

73	 G. Koukl, Taktyka. Plan gry, czyli jak rozmawiać o wierze chrześcijańskiej, tłum. 
M. Wójcik, Warszawa 2020, s. 25. 

74	 Tamże. 
75	 Tamże, s. 30. 
76	 Tamże. 
77	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



30 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

wianie sił przed natarciem”78. Amerykański apologeta strategię rozumie 
następująco: „jako naśladowcy Chrystusa, mamy ogromną przewagę 
strategiczną, nasza pozycja wyjściowa opiera się bowiem na samej treści 
tego, co głosimy. To, w co wierzymy, obroni się przy najbardziej wnikli-
wym dochodzeniu, szczególnie jeśli wziąć pod uwagę poglądy alterna-
tywne”79. Ponadto, strategia zawiera dwa wyraźne obszary. Pierwszy 
z nich to apologetyka ofensywna. Jej zadaniem jest dowodzenie słusz-
ności chrześcijaństwa. W tym zakresie apologeta dowodzi słuszności 
chrześcijaństwa, przedstawia argumentację za istnieniem Boga i zmar-
twychwstaniem Jezusa oraz uzasadnia wiarę chrześcijańską. Drugi ob-
szar to apologetyka defensywna, która koncentruje się na wyzwaniach, 
odpowiedziach i obronie chrześcijaństwa. Wątkami najczęściej doma-
gającymi się apologii są autorytet i prawdziwość Biblii czy obecność zła 
w świecie. 
G. Koukl przedstawia dziesięciopunktowe credo apologety/ambasado-
ra80. Ma on być:
Po pierwsze, gotowy, czyli otwarty na możliwość zaprezentowania wia-
ry w Chrystusa.
Po drugie, cierpliwy, to znaczy przede wszystkim słucha, by zrozumieć 
drugą stronę, grzecznie i z szacunkiem rozmawiając z każdym, kto ma 
inne zdanie. 
Po trzecie, rozsądny – jego przekonania nie wynikają z uczuć, w rozmo-
wie przedstawia racje, powody, a w dyskusji jest aktywny, szukając od-
powiedzi.
Po czwarte, przygotowany taktycznie – rozpoznaje rozmówcę, dostoso-
wuje się do niego, manewruje, wszystko po to, by zakwestionować jego 
błędne myślenie, a własną argumentację przedstawić w sposób jasny, 
zrozumiały i przekonujący.
Po piąte, zrozumiały – oznacza to, że dba o język, jakim się posługuje, 
nie chodzi mu jedynie o samą retorykę czy żargon.

78	 Tamże. 
79	 Tamże. 
80	 Zob. tamże, s. 190-200. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 31

Po szóste, fair – podchodzi do adwersarza z szacunkiem, słucha w spo-
sób otwarty i ze zrozumieniem.
Po siódme, uczciwy, czyli liczą się dla niego fakty, zgodnie z prawdą 
przedstawia własne argumenty, nie zaniżając głosu przeciwnika.
Po ósme, pokorny, nie przekracza własnych granic, ale ma świadomość 
warunkowości wypowiadanych twierdzeń.
Po dziewiąte, atrakcyjny – jest w jego postawie klasa, wyrażająca się 
w uprzejmości, grzeczności i manierach.
Po dziesiąte, zależny – ma świadomość, że nic dobrego bez Boga nie 
uczyni.
G. Koukl apologetykę postrzega jako sztukę wyważonej dyplomacji, 
która bez odpowiedniej taktyki nie może dzisiaj zaistnieć. W tym celu 
proponuje, by apologeta stał się ambasadorem, który będzie posługi-
wał się odpowiednią strategią oraz adekwatnymi taktykami. Dzięki nim 
prowadzone spory i obrona chrześcijaństwa mogą okazać się skutecz-
niejsze.

5. 	 Apologetyka jako mowa błazna 

O. Guinness81, definicję apologetyki rozpoczyna od następującej kon-
statacji: „obecnie wszyscy zajmują się niestrudzenie autopromocją 
– prezentują się, tłumaczą się, bronią się, sprzedają się bądź dzielą się 
swoimi przemyśleniami i emocjami w sposób niespotykany w historii 
ludzkości. To dlatego można powiedzieć, że żyjemy w wielkiej świec-
kiej erze apologetyki. Cały świat zajmuje się apologetyką, bez wiedzy 
o tym, jak rozumieją ją chrześcijanie. Wszyscy jesteśmy apologetami, 
nawet jeśli tylko publikujemy aktualizacje na Twitterze (obecnie X) 
lub innych portalach, dzieląc się nimi z wirtualnymi przyjaciółmi i cy-
berspołecznością. Mówi się nam, że wielkim celem życia jest zdoby-
wanie jak największej uwagi społecznej i docieranie z produktami do 

81	 Os Guinness (ur. 1941) – angielski pisarz, krytyk społeczny i apologeta, autor lub re-
daktor ponad trzydziestu książek, założyciel organizacji Trinity Forum, więcej infor-
macji na stronie http://www.osguinness.com. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



32 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

jak najszerszego grona odbiorców na świecie – a przecież najważniej-
szym naszym produktem jesteśmy My”82. Chrześcijanie z kolei mają być 
przygotowani do tej nowej epoki. O. Guinness zauważa: „My, wyznawcy 
Jezusa, jesteśmy świadkami prawdy i sensu Jego życia, śmierci i zmar-
twychwstania, które stanowią sedno naszego powołania. Jesteśmy rzecz-
nikami naszego Pana, a głoszenie Go mamy zapisane w genach. Nasza 
wiara jest apologetyczna w całym tego słowa znaczeniu. Bez względu 
na media, wielu z nas wciąż jeszcze nie osiągnęło w sztuce apologetyki 
poziomu dorównu jącego Dobrej Nowinie, która dociera w głąb ludz-
kiego serca, dorównujące go też subtelności ludzkiego umysłu, jego po-
tędze i elastyczności, spektrum ludzi i spraw napotykanych przez nas na 
co dzień w tym wyjątkowym świecie, w którym «wszyscy są teraz wszę-
dzie»”83. 
Angielski pisarz pyta, czym dla chrześcijan dzisiaj jest apologetyka. 
Jego zdaniem, „z jednej strony nasza epoka daje największą możliwość 
składania chrześcijańskiego świadectwa od czasów Jezusa i apostołó-
w”84. Z drugiej zaś, „musimy się realnie zmierzyć z licznymi wyzwania-
mi nowej ery komunikacji, ponieważ pewne jej osobliwości w istocie 
utrudniają komunikację, zamiast ją ułatwiać. Musimy również pora-
dzić sobie z faktem, że epoka globalizacji odsłoniła słabości w naszym 
obecnym podejściu do dzielenia się wiarą i wymagają one naprawienia 
– przede wszystkim wiele prób chrześcijańskiej apologetyki dostało się 
we wzburzone wody wielkiego zderzenia filozofii modernizmu i post-
modernizmu”85. O. Guinness proponuje „uzdrowienie podstawowego 
i poważnego braku we współczesnej komunikacji chrześcijańskiej”86. 
Co nim jest? Według angielskiego apologety, sztuka perswazji, którą 
chrześcijanie zatracili. „Połączenie odejścia od ewangelizacji, rozejście 
się ewangelizacji, apologetyki i postawy ucznia oraz ignorowanie ludz-
kiej różnorodności stanowi poważny problem. Prawdopodobnie właś
nie to stoi za faktem, że wielu chrześcijan, pojąwszy nieskuteczność 

82	 O. Guinness, Mowa błazna. Odkrywanie sztuki chrześcijańskiej perswazji, tłum. 
A.P. Wyszogrodzka-Gaik, Warszawa 2020, s. 13-14. 

83	 Tamże, s. 14. 
84	 Tamże. 
85	 Tamże. 
86	 Tamże, 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 33

współczesnych podejść i wyczuwając niepopularność i niewiarygod-
ność chrześcijańskiego świadectwa, po prostu zamilkło i zrezygnowało 
z ewangelizacji w ogóle, czasami z ulgą chowając swoje wykręty za ma-
ską nowo odkrytego zamiłowania do sprawiedliwości społecznej, któ-
rej wolno zapomnieć już o nieokrzesanym stylu Ewangelii”87. Według 
O. Guinnessa, tracąc perswazję, chrześcijańska komunikacja zatraciła 
rdzeń istotny dla swojej misji. Angielski badacz wyjaśnia to zjawisko na-
stępująco: „chrześcijańska apologia miała na przestrzeni wieków wielu 
partnerów w dyskusji – w szczególności była to wielka tradycja klasycz-
nej retoryki zapoczątkowana przez Greków i Rzymian. Miała również 
licznych oponentów i sparingpartnerów – ostatnimi czasy orzeźwiają-
cym wezwaniem okazali się nowi ateiści. Wszystkie te wyzwania nio-
sły niewątpliwie korzyści, lecz do ich niefortunnych efektów ubocznych 
należy zaliczyć to, że wielu apologetów straciło kontakt z ewangeliza-
cją i skupiło się na «argumentach», zwłaszcza na wygrywaniu sporów, 
a nie zjednywaniu serc i umysłów ludzi”88. Dlatego O. Guinness propo-
nuje: „musimy na nowo połączyć ewangelizację z apologetyką i zadbać 
o to, by nasze najlepsze argumenty kierować na zjednywanie ludzi, a nie 
tylko zwyciężanie sporów. Równocześnie powinniśmy dążyć do tego 
w sposób, który zgadza się z samą Ewangelią”89.
Przywracając perswazji jej miejsce, angielski krytyk jest przekonany, że 
tylko w ten sposób chrześcijanie mogą zmierzyć się ze słabościami, ja-
kich doświadczają. O. Guinness stwierdza: „niemal każde nasze świa-
dectwo i przejaw komunikacji zakłada, że ludzie są otwarci na nasze 
słowa, a przynajmniej zainteresowani, nawet jeśli nie czują potrzeby, 
by je usłyszeć. Tymczasem większość ludzi po prostu nie jest otwarta 
ani zainteresowana, ani w potrzebie, a w większej części rozwiniętego 
współczesnego świata żyje mniej otwartych ludzi niż pokolenie wcześ
niej. Wręcz więcej osób prezentuje wrogie nastawienie, a chrześcijań-
stwo zachodnie nie spotykało się z taką wrogością od stuleci”90. Wobec 
eksplozji pluralizmu, wojny kulturowej i postępującej laicyzacji chrze-
ścijanie winni zacząć mówić wieloma językami, a nie tylko chrześci-

87	 Tamże, s. 15. 
88	 Tamże, s. 16. 
89	 Tamże. 
90	 Tamże, s. 20. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



34 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

jańskim. Należy „w sposób perswazyjny przemawiać do serc i umysłów 
ludzi, którzy na początku często słuchają nas z uprzedzeniem, pogardą, 
zniecierpliwieniem, a niekiedy gniewem”91. Taką postawę prezentowali 
zarówno prorocy Starego Testament92, jak i sam Jezus. W jego działa-
niach „znajduje się wspaniały styl kreatywnej perswazji – którą można 
by nazwać proroczą perswazją – i głębokie zrozumienie, dlaczego taka 
perswazja jest potrzebna i jak działa”93. Sięgając do Biblii, wyjaśnia an-
gielski apologeta, w jej kontekście nie może nie zauważyć współczesnej 
kondycji świata: „zbyt wiele osób nie chce uwierzyć w to, czym się dzie-
limy, ani nawet wysłuchać, co mamy do powiedzenia, a naszym wyzwa-
niem jest pomóc im dostrzec to wbrew ich woli”94. 
Zdaniem O. Guinnessa, sztuka perswazji stoi w opozycji do zachodnich 
metod komunikacji. Są one często jednowymiarowe, prozaiczne i nad 
wyraz nieskuteczne. Odbudowanie kreatywnej perswazji może pomóc 
chrześcijanom na dwa sposoby. Po pierwsze, pozwoli wyjść z tragiczne-
go impasu, w jakim znalazło się chrześcijaństwo. Po drugie, sama sztuka 
perswazji przywróci chrześcijanom świadomość samych siebie. Ponad-
to, metoda perswazji musi być związana z krzyżem Jezusa, skupiona na 
nim, czyli ma przybrać postać krzyżową. Ma także pokazywać, że „de-
cyzje nie należą do nas, tylko do Boga. Bóg bowiem jest swoim głów-
nym obrońcą, najlepszym apologetą i tym, który stawia przed światem 
wyzwanie «przedstawienia swojej sprawy». I, jak powiada Jezus, to jego 
Duch, Duch prawdy, wykonuje kluczową część pracy związanej z prze-
konywaniem i udowadnianiem”95. 
U podstaw utraconej sztuki perswazji leży chrześcijańska apologia, rozu-
miana jako „sztuka prawdy chrześcijańskiej i chrześcijańskich prawd”96. 
O. Guinness podkreśla, że „pierwsi apologeci chrześcijaństwa z cza-
sów Imperium Rzymskiego stali w obliczu wyzwania polegającego na 
przedstawieniu przesłania tak nowego, że aż obcego dla pierwszych od-
biorców, jak również na określeniu, co owo przesłanie oznaczało w epoce 

91	 Tamże, s. 21. 
92	 Zob. tamże, s. 21-24. 
93	 Tamże, s. 24. 
94	 Tamże. 
95	 Tamże, s. 26. 
96	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 35

klasycznej oraz jej wyrafinowanych i ugruntowanych sposobów myślenia. 
W przypadku współczesnego świata wyzwaniem jest przedstawienie cze-
goś tak dobrze znanego, że aż nieznanego w ogóle, a równocześnie ro-
dzącego w ludziach przekonanie, że są tym zmęczeni”97. Angielski pisarz 
chrześcijańską sztukę perswazji sytuuje w obrębie apologetyki i stwier-
dza, że stanowi ona jej ważną część. Jej zadaniem jest przekonywanie do 
wiary chrześcijańskiej. Jednak „nie istnieje żadna makteoria w przypad-
ku perswazji”98. Ponadto, „odzyskanie sztuki perswazji nie będzie łatwe ze 
względu na zamieszanie i kontrowersje, jakie budzi współczesna chrześci-
jańska apologia”99. 
Trzy kwestie, zdaniem O. Guinnessa, posiadają szczególne znaczenie. 
Uwaga pierwsza związana jest z negacją. Nie istnieje jeden sposób upra-
wiania perswazji. Skoro „Jezus nigdy nie zwracał się w ten sam sposób 
do dwóch różnych osób, więc i my nie powinniśmy tak robić. Każdy 
człowiek jest niepowtarzalny i wyjątkowy i zasługuje na podejście sza-
nujące tę wyjątkowość”100. 
Uwaga druga dotyczy definicji perswazji. Jest ona sztuką, a nie na-
uką. „Ma więcej wspólnego z teologią niż z technologią”101. Dlatego też 
w kreatywnej perswazji ważne znaczenie posiada wierność Biblii. Ma 
ona cechować apologetę. Ponadto, jest związana z prawdą. „Kreatywna 
perswazja to sztuka prawdy, sztuka inspirowana prawdą”102. W przypad-
ku kreatywnej perswazji mamy do czynienia ze słowną szermierką, nie 
zaś z mądrą gadką. „Owszem, należy zdawać sobie sprawę z ogromnego 
długu, który apologetyka zaciągnęła w klasycznej retoryce”103. Niemniej 
jednak, „chrześcijanie nie mogą nigdy pozostawić perswazji na pozio-
mie techniki; chrześcijańska apologia musi być pełna wiary”104. Angiel-
ski krytyk zauważa: „dostrzeganie w apologetyce wyłącznie techniki 
jest obelgą wobec Ewangelii i ogromnej wagi tego, co Bóg mówi i czy-

97	 Tamże. 
98	 Tamże, s. 30. 
99	 Tamże. 
100	 Tamże, s. 31. 
101	 Tamże. 
102	 Tamże, s. 32. 
103	 Tamże, s. 37. 
104	 Tamże, s. 39. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



36 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

ni przez Jezusa. Od najprostszego żartu po największy paradoks wszech 
czasów – wcielenie – Biblia jest pełna opowieści, przypowieści, dram, 
forteli i żartów, które służą najwyższemu celowi – głoszeniu Ewangelii 
– i są kształtowane przez prawdę i logikę przesłania narodzin, śmierci 
i zmartwychwstania Jezusa Chrystusa. Apologetyka musi zawsze znać 
najlepsze i najgorsze myśli świata, ale równocześnie musi zawsze pozo-
stawać wierna Temu, którego znamy i którego chcemy przedstawić in-
nym”105.
Kwestia trzecia związana jest z przedmiotem chrześcijańskiej perswa-
zji. Jest ona przeznaczona dla tych, „którzy kochają Boga i którzy chcą 
bronić tego, co znają i kochają, którzy doceniają to, że miłość stanowi 
podstawową część wiedzy wywodzącej się z prawdy poszukiwanej i od-
najdywanej. Perswazja jest dla wyznawców Jezusa, którzy Go kochają, 
bo Go znają, i dlatego nie trzeba ich przekonywać co do niewysłowio-
nego przywileju znania Go i czynienia Go znanym”106. Chrześcijańska 
perswazja, podkreśla O. Guinness, „nie jest dla handlowców, propagan-
dystów, uprawiających prozelityzm, piarowców, lobbystów, rzeczników 
prasowych, speców od propagandy, ekspertów od ograniczania strat 
i im podobnych”107. Kto zatem jest jej adresatem? „Jest dla tych, którzy 
pragną dzielić się drogą Jezusa z powodu swojej miłości do Niego i któ-
rzy wiedzą, że miłość odgrywa kluczową rolę w ludzkim poszukiwaniu 
wiedzy i prawdy. Jest dla tych, których serca reagują na słowa proro-
ka Izajasza o pięknie herolda biegnącego przez góry, by ogłaszać dobrą 
nowinę, i tych, którzy wiedzą coś o tym, co wielki francuski apologeta 
Blaise Pascal przeżył podczas swojej mistycznej «nocy ognia», kiedy to 
doświadczył obecności Boga wprost”108. 
Angielski krytyk zwraca uwagę na metodę kryjącą się w sztuce chrze-
ścijańskiej perswazji. Wiąże się ona integralnie z przesłaniem. Ono ją 
kształtuje. Ale także z Osobą, o której opowiada. „Innymi słowy, ta 
odrobina apologetyki, która jest metodą, musi pochodzić z naszego do-
świadczenia Boga i miłości, prawdy i piękna, które leżą u podstaw wia-

105	 Tamże, s. 40. 
106	 Tamże, s. 42-43. 
107	 Tamże, s. 43.
108	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 37

ry. Gdy przesłanie Jezusa wychodzi na plan pierwszy, metoda musi 
pozostać w tle, tam, gdzie jej miejsce. Słusznie się powiada, że miłość 
jest najwyższą apologetyką w tym sensie, że naszym najlepszym argu-
mentem jest miłość do ludzi, do których przemawiamy. Jednak na tym 
się nie kończy akcentowanie miłości. Miłość to «alfa i omega apolo-
getki» w tym znaczeniu, że każde nasze słowo musi wynikać z miłości, 
musi prowadzić do miłości i do Tego, który jest miłością – innymi sło-
wy, chrześcijańska obrona musi przejść od naszej miłości do Boga, Jego 
prawdy i piękna, poprzez naszą miłość do ludzi, z którymi rozmawiamy, 
ku ich miłości do Boga, Jego prawdy i piękna”109. 
Podstawą wiary chrześcijańskiej i apologetyki jest zaufanie, które opie-
ra się na swoistej logice. O. Guinness wyjaśnia to w następujący sposób: 
„jeżeli naprawdę wiemy, dlaczego ufamy Bogu – a to nasze kluczo-
we «jeżeli» musi znaleźć w nas pewną, w pełni intelektualną i ducho-
wą odpowiedź – jeżeli zatem naprawdę wiemy, dlaczego ufamy Bogu, 
wówczas Bóg jest większy od wszystkiego i można Mu ufać w każdej 
sytuacji, pomimo wszystko”110. Postawę pełną zaufania zachowali boha-
terowie Starego Testamentu, których przywołuje autor Listu do Hebraj-
czyków (Hbr 11,13). Zdaniem angielskiego apologety, wiedzieli oni, że 
znane fakty to nie wszystko. Dlatego wobec przeciwności ufali i czeka-
li, że Bóg objawi im siebie. „Taka właśnie wiara była powodem, dla któ-
rego Bóg nie wstydził się być ich Bogiem”111. O. Guinness podkreśla, że 
„ich lekcja jest dla nas wyzwaniem – co rusz to znane fakty z naszego 
życia i z życia świata mogą przemawiać przeciwko Bogu, pewnego dnia 
poznamy jednak wszystkie te, których na razie nie znamy, dlatego na-
szym zadaniem jako Jego ludu jest ufać i zbierać dowody na Jego rzecz 
teraz, w międzyczasie, wbrew temu, co nas spotyka złego, wbrew temu, 
co świadczy przeciwko nam, i nie zważając na dręczące nas w nad chwi-
li, choćby cierpienie”112.
Niektórzy jednak, myśląc o ewangelizacji, odrzucają apologetykę, sądzą 
bowiem, że nie jest ona nauką biblijną. Zadanie obrony wiary zosta-

109	 Tamże, s. 43-44. 
110	 Tamże, s. 46. 
111	 Tamże, s. 47. 
112	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



38 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

wiają chrześcijańskim intelektualistom. Zdaniem O. Guinnessa, apolo-
getyka jest przez nich źle rozumiana, „opiera się [bowiem] wyłącznie 
na ludzkim rozumie i rozumowaniu, dlatego też z pewnością zaprzecza 
potędze Ducha”113. Inni z kolei, dostrzegając wartość obrony, uznają, że 
„różne szkoły apologetyki zostały ukształtowane pod wpływem różnych 
partnerów w dyskusji i sporach, w które chrześcijaństwo angażowało się 
na przestrzeni wieków”114 i do dzisiaj apologeci korzystają z ich argu-
mentacji. Inni, patrząc na apologetykę, „cofają się jeszcze bardziej i do-
szukują się jej źródeł w samej Biblii”115. Niezależnie jednak od wielości 
spojrzeń na genezę apologetyki, O. Guinness proponuje własne spoj-
rzenie. Sięgając do rozmaitych źródeł, obronę chrześcijaństwa definiu-
je w następujący sposób: „apologetyka (od greckiego słowa apologia) to 
«mowa obrończa», obrona wygłaszana w imieniu kogoś, kogo kocha-
my i kto jest niewinny, a został niesłusznie i niesprawiedliwie oskarżo-
ny. Wiara pragnie pozwolić Bogu być Bogiem. Grzech wrobił Boga, czy 
to za sprawą najgorszych obelg głoszących, że On, Stwórca wszystkie-
go, nie istnieje, albo że On, najświętszy Jedyny, odpowiada za zło i cier-
pienie, które ludzie wprowadzili do Jego dobrego dzieła. Dlatego imię 
Boga trzeba oczyścić, a Jego istnienie i charakter wysunąć na czoło 
poza wszelką wątpliwość. Dlatego modlimy się «święć się imię Twoje», 
a obrona tego imienia jest wiodącym motywem apologetyki. Ci, któ-
rzy kochają Boga i pragną, aby znano Go takim, jakim jest, są oburzeni, 
gdy jest niesprawiedliwie oskarżany, i chcą dlatego bronić Jego hono-
ru, oczyścić Jego imię i udowodnić Jego charakter. Krótko mówiąc, tak 
długo jak Bóg będzie wrabiany, ci, którzy kochają Boga, mają co robić. 
Jesteśmy obrońcami tego, którego znamy i kochamy. Będziemy mog
li powiedzieć «obrona skończyła» dopiero wtedy, gdy odbędzie się sąd 
ostateczny i zakończy się osąd historii, zostanie przeprowadzony bilans, 
a sprawiedliwość zostanie wymierzona i stanie się jej zadość”116. 
Definiując apologetykę, O. Guinness zaznacza, że dotyczy ona Boga, nie 
tego, który Go broni. Ponadto, „fiaskiem kończy się zawsze taka chrze-
ścijańska obrona, w której skupiamy się na własnych wysiłkach, a nie 

113	 Tamże, s. 48. 
114	 Tamże. 
115	 Tamże. 
116	 Tamże, s. 52-53. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 39

na Bogu”117. Wiara w Boga, podkreśla angielski krytyk, „jest prawdziwa 
dlatego, że jest prawdziwa – a nie ze względu na to, że my […] bronili-
śmy jej z powodzeniem”118. I dodaje: „wiara chrześcijańska jest prawdzi-
wa, także wtedy, kiedy nikt w nią nie wierzy, a jeżeli nie jest prawdziwa, 
to jest fałszywa, nawet jeśli wszyscy w nią wierzą. Utrzymanie się lub 
upadek prawdy wiary nie zależy od naszej obrony”119. I jeszcze jedna 
uwaga O. Guinnesa jest godna polecenia. W kontekście obrony chrze-
ścijaństwa apologeci winni zawsze pamiętać, że „Bóg jest swoim najlep-
szym adwokatem. Jeżeli skutkiem grzechu jest oskarżenie Boga, to tylko 
Bóg osobiście aktywnie je odpiera. Nasza praca jest ważna, jednak na-
sza rola w najlepszym razie sprowadza się do wprowadzenia obecności 
Boga do dyskusji za sprawą mocy Ducha Świętego i pamiętania, że je-
steśmy co najwyżej aplikantami”120. 
Angielski krytyk uważa, że najlepszym wizerunkiem oddającym w peł-
ni, kim jest apologeta, pozostaje osioł. To on przypomina o roli, jaką 
mają do odegrania obrońcy chrześcijaństwa. Osła Balaama przywo-
łuje autor Drugiego Listu św. Piotra, sięgając do Księgi Liczb. Przypo-
mnijmy, że w tym tekście Starego Testamentu prorok Balaam został 
powstrzymany przez osła, kiedy próbował przemawiać bez mandatu 
Boga: „juczne bydlę, pozbawione mowy, przemówiwszy ludzkim gło-
sem, powstrzymało głupotę proroka” (2P 2,16). Według O. Guinnessa, 
„osioł Balaama jest patronem apologetów”121. Dlaczego? Ponieważ „sza-
leństwo jest odpowiednim określeniem dla nierealności niewiary. Aby 
się mu przeciwstawić, musimy odegrać swoją rolę i robimy to najlepiej, 
jak umiemy. Nawet jeśli nasze wysiłki są przydatne, nasza rola zawsze 
jest skromna, a nader często nieadekwatna i nieco komiczna. Chrześci-
jańscy adwokaci, którzy rozumieją swoje powołanie, nie powinni ni-
gdy obrastać w piórka. W naszym zadaniu nie chodzi o nas. Tu chodzi 
o Niego, a my możemy tylko ufać, że to On wykona właściwą robotę”122. 

117	 Tamże, s. 56. 
118	 Tamże. 
119	 Tamże. 
120	 Tamże, s. 57. 
121	 Tamże, s. 58. 
122	 Tamże. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



40 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Analizując apologetykę O. Guinnessa, należy jeszcze przywołać figurę 
błazna. Angielski krytyk sięga do niej zarówno w samym tytule pracy, 
jak i w treści publikacji. To zainteresowanie uzasadnia w następujący 
sposób. W Biblii występują trzy obrazy błazna123. O. Guinnessa szcze-
gólnie interesuje trzeci sposób błazenady. Inspirację czerpie z dzieła 
Erazma z Rotterdamu zatytułowanego „Pochwała głupoty”124. Biblijny 
głupiec to w pierwszej kolejności postać, którą można określić głupcem 
właściwym. Jest to „praktyczny ateista, który nie boi się Pana i odma-
wia uznania Go w życiu”125. Drugi typ to głupiec dla Chrystusa. „To jest 
atleta głupstwa, osoba, która nie jest ani trochę głupia, ale za to gotowa 
do tego, by tak ją postrzegano i traktowano – «głupi dla Chrystusa»”126. 
Trzeci z kolei, to błazen. „Jest osobą, która (znowu) nie jest ani trochę 
głupia, ale jest gotowa na to, by ją jako głupią postrzegano i traktowa-
no, bo z pozycji wyśmianego głupca może odegrać rolę błazna i prze-
kazać prawdę władzy, przekłuć balon pychy i powiedzieć cesarzowi, że 
jest nagi. Właśnie to, twierdzi Paweł, Bóg uczynił na krzyżu. O ile Je-
zus był największym atletą głupstwa, Bóg jest największym błaznem. Za 
pomocą krzyża równocześnie skompromitował i podkopał wychwala-
ne – wiedzę, siłę i wyższość świata, skompromitował i podkopał świato-
wą wiedzę za pośrednictwem głupstwa, potęgę świata poprzez słabość, 
a jego wyższość za sprawą przyjścia w przebraniu przeciętnego człowie-
ka”127.
Chrześcijańska błazenada wyrasta wprost z ewangelicznego kontek-
stu. O. Guinness podkreśla: „prawdą jest nie tylko to, że bronimy Boga, 
uciekając się do błazenady, ale i to, że kiedy wykorzystujemy to podej-
ście, naśladujemy boskiego błazna. Ukrzyżowanie Jezusa jest najwięk-
szym na świecie przykładem udręki, cierpienia i niesprawiedliwości, ale 
nie ma nic wspólnego z tragedią w wersji Ajschylosa, Sofoklesa, Eurypi-
desa czy Shakespeare’a – dramatu, na którego końcu trup ściele się gęsto 
na scenie, zaś litość i groza w roli zbawiennych emocji sprawiają, że wi-

123	 Zob. tamże, s. 65-68. 
124	 Zob. tamże, s. 62-66.
125	 Tamże, s. 65. 
126	 Tamże, s. 66. 
127	 Tamże, s. 71. 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 	 41

dzowie są «metafizycznie pocieszeni», jak ujął to Nietzsche”128. Angiel-
ski krytyk zauważa, że „sposób boskiego błazna podsuwa nam motyw, 
podstawę i dynamikę dla naszej perswazji”129. Liczne grona chrze-
ścijańskich myślicieli i apologetów, by wymienić tylko Kierkegaarda, 
Chestertona czy Niebuhra, przekonuje także, że „Ewangelia dostarcza 
światopoglądu przepełnionego w najwyższym stopniu nadzieją i hu-
morem”130. Dlatego, stosując chrześcijańską perswazję, należy czerpać 
z postawy błazna. „Pewnego dnia wreszcie dostrzeżemy, jak zapewnia-
ła Juliana z Norwich, że wszystko jest dobrze. Lecz dopiero wtedy, kiedy 
wszystko, co stoi na głowie, zostanie odwrócone, kiedy przód i tył wró-
cą na swoje miejsce, wszystko zostanie wyprostowane i gdy anormalna 
normalność wróci do prawdziwej normalności. Innymi słowy, wszystko 
będzie dobrze, kiedy ostatni głupiec świata poniesie karę i gdy «najgłup-
sze» pomysły boskiego błazna zostaną obronione, by każdy mógł w nich 
dostrzec mądrość, którą w rzeczywistości są. Dopiero wtedy ludzkość 
zacznie rozumieć i dostrzegać niespodzianki i rozkosze, jakie Bóg miał 
od zawsze w zanadrzu”131.
O. Guinness, postulując uprawianie apologetyki, sugeruje, by wróciła 
ona do zapomnianej sztuki chrześcijańskiej perswazji. W niej tkwi siła 
współczesnej obrony chrześcijaństwa. Apologetyka, aby była skuteczna, 
winna odzyskać utraconą kreatywną perswazję. Dzięki niej można zy-
skać dla wiary chrześcijańskiej ludzi, którzy z różnych powodów są obo-
jętni, a nawet oporni na słowa Ewangelii. 

Bibl iograf ia

Artemiuk P., Odcienie współczesnej apologetyki, „Studia Elbląskie” 23/2022, s. 299-318; 
Artemiuk P., Tomáša Halíka myśli o współczesnym Kościele, „Studia Teologiczna Biały-
stok – Drohiczyn – Łomża” 40/2022, s. 59-76.

McGrath A.E., Apologetyka po prostu. Jak pomóc poszukującym i sceptykom w odnalezie-
niu wiary, tłum. D. Krupińska, Poznań 2020, s. 184. 

128	 Tamże, s. 76. 
129	 Tamże, s. 78. 
130	 Tamże, s. 77. 
131	 Tamże, s. 78. 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



42 	 ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk  - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Delsol Ch., Koniec chrześcijańskiego świata, przekład M. Szczurowski, w: D. Karłowicz 
(red.) Myśląc z Janem Pawłem II, Rzym-Warszawa 2021, s. ???. – prośba o uzupełnie-
nie175-193.

Koukl G., Taktyka. Plan gry, czyli jak rozmawiać o wierze chrześcijańskiej, tłum. M. Wój-
cik, Warszawa 2020, s. 200. 

Guinness O., Mowa błazna. Odkrywanie sztuki chrześcijańskiej perswazji, tłum. A.P. Wy-
szogrodzka-Gaik, Warszawa 2020, s. 266. 

Halík T., Popołudnie chrześcijaństwa. Odwaga do zmiany, przekład T. Maćkowiak, Kraków 
2022, s. 320.

Ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk – teolog fundamentalny, 
kierownik Katedry Teologii Fundamentalnej i Prakseologii Apologijnej na Wydziale 
Teologicznym UKSW, wykładowca w Wyższym Seminarium Duchownym w Łomży 
oraz przewodniczący Stowarzyszenia Teologów Fundamentalnych w Polsce.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 43-55

ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ
Centro Studi Dehoniani di Roma
Pontificia Università Gregoriana di Roma
ORCID: 0009-0000-0674-7605
e-mail: victorscj@gmail.com
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.003.23207

I L  C A R I S M A  D E H O N I A N O  N E L  M O N D O 
C O N T E M P O R A N E O : 
AT T U A L I TÀ ,  S F I D E ,  P R O S P E T T I V E

CHARYZMAT SERCAŃSKI WE WSPÓŁCZESNYM 
ŚWIECIE: AKTULANOŚĆ, WYZWANIA, PERSPEKTYWY
THE DEHONIAN CHARISMA IN THE CONTEMPORARY 
WORLD: TIMELESS, CHALLENGES, PERSPECTIVES

Abstract

Il carisma dehoniano ci invita non solo a comprendere meglio l’eredità spirituale 
di Padre Dehon, ma anche a interrogarci sul suo significato nel nostro tempo, 
su come si traduca nella prassi e su quali strade ci apra verso il futuro. L’articolo 
propone una comprensione del carisma dehoniano a partire, soprattutto, dalla 
Regola di Vita SCJ, per identificare la sua attualità nel mondo contemporaneo, 
cioè come i tratti originari del carisma parlano al nostro tempo, le sfide che 
questo carisma incontra oggi, alla luce dei cambiamenti sociali, ecclesiali 
e culturali, e le prospettive per il futuro, con uno sguardo fiducioso e propositivo 
sul cammino dei Dehoniani e dei laici che condividono la nostra spiritualità.
Parole  chiave: 
carisma dehoniano  | mondo contemporaneo  | 
sfide attuali  | prospettive per il  futuro.

https://orcid.org/0009-0000-0674-7605
mailto:victorscj%40gmail.com?subject=
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.003.23207
https://orcid.org/0009-0000-0674-7605
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.003.23207


44 	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Abstract

The Dehonian charism invites us not only to better understand the spiritual 
inheritance of Fr. Dehon, but also to question ourselves about its meaning in our 
time, how it translates into praxis, and what paths it opens for us into the future. 
The article proposes an understanding of the Dehonian charism starting, above 
all, from the SCJ Rule of Life, in order to identify its actuality in the contemporary 
world, that is, how the original traits of the charism speak to our times, the 
challenges that this charism encounters today, in the light of social, ecclesial 
and cultural changes, and the prospects for the future, with a confident and 
proactive look at the path of Dehonians and the laity who share our spirituality.
Keywords:
Dehonian charism  | contemporary world  | current 
challenges  | prospects for the future.

Introduzione

Qual è il „carisma dehoniano”? È probabile che questa domanda ab-
bia già messo in imbarazzo alcuni di noi, membri della Congregazione 
dehoniana, perché non sempre riusciamo a esprimere in modo sem-
plice il nostro carisma. Prima ancora di rispondere a questa doman-
da, è importante, però, ricordare cos’è un carisma. Il Catechismo della 
Chiesa Cattolica afferma:

„Le grazie speciali [sono] chiamate anche carismi con il termine 
greco usato da san Paolo, che significa favore, dono gratuito, be-
neficio […] I carismi sono ordinati alla grazia santificante e han-
no come fine il bene comune della Chiesa. Sono al servizio della 
carità che edifica la Chiesa”1.

Quando parliamo di „carisma” come dono di Dio, parliamo di Dio-do-
no, di generazione di spazi di vita e di relazione tra Dio e la persona 

1	 Catechismo della Chiesa Cattolica, Città del Vaticano 1999, 2003.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:attualità, sfide, prospettive	 45

umana. Il dono di Dio è lo Spirito e il destinatario di questo dono è la 
Chiesa. Ogni carisma viene dallo Spirito ed è dato alla Chiesa: è desti-
nato alla santificazione degli esseri umani, al bene comune della Chiesa 
e al servizio della carità. Per comprendere il carisma, occorre consi-
derare soprattutto la „nota ecclesiologica” di „unità”: la Chiesa-una. Il 
carisma ha senso solo all’interno del progetto di unità che è la Chiesa: 
è unità relazionale con Dio-dono e unità di comunione ecclesiale.
Per considerare il „carisma dehoniano”, dobbiamo partire dalla premes-
sa del dono fatto dallo Spirito a Padre Dehon che, secondo le nostre Co-
stituzioni2, „ha ricevuto la grazia e la missione di arricchire la Chiesa 
con un Istituto religioso apostolico che viva della sua ispirazione evan-
gelica” (Cst 1). È stato il suo servizio alla Chiesa e per questo è chiama-
to „Fondatore”, cioè colui che ha concepito l’idea di un istituto religioso 
e i suoi obiettivi, che gli ha dato norme di vita e di governo attraverso 
le Costituzioni, frutto dell’elaborazione di un progetto per seguire Gesù 
nel suo tempo. Ma questo dono è condiviso e partecipato da altri. Per 
questo motivo, dobbiamo distinguere quattro dimensioni del carisma:

■	 carisma di fondatore: il dono che una persona riceve per avviare un 
istituto;

■	 carisma del fondatore: il dono specifico che porta questa persona 
a percepire, vivere e manifestare un’esperienza spirituale ricevuta in 
un determinato contesto storico;

■	 carisma di fondazione: si riferisce alla relazione tra il dono di fon-
dare (carisma del fondatore) e il dono dei primi membri dell’istituto 
per consentirne la nascita e lo sviluppo come forma di continuità di-
namica nel tempo;

■	 carisma della fondazione: la specificazione delle qualità peculiari 
del dono che permangono nell’identità storica dell’istituto che vive, 
cura, arricchisce e sviluppa questo dono, formando un patrimonio 
spirituale che coinvolge lo spirito originario e le prime intenzioni del 

2	 Per i testi delle Costituzioni, indicati con la sigla Cst e il numero del paragrafo, ci-
tiamo l’ultima versione italiana (cf. Congregazione dei Sacerdoti del Sacro Cuore di 
Gesù, Regola di Vita, Roma 2009).

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



46 	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

fondatore con tutte le tradizioni scritte o viventi che l’istituto possie-
de dall’inizio della sua vita ecclesiale.

Così, il carisma di un istituto di vita consacrata è il frutto di un dono ri-
cevuto dallo Spirito Santo a partire da un’esperienza di fede, vissuto dal 
fondatore e trasmesso a ciascuno dei suoi membri affinché vivano se-
condo questo dono, lo curino fedelmente, lo arricchiscano e lo svilup-
pino costantemente nella vita della Chiesa. Perciò, il carisma è sempre 
una realtà dinamica che va continuamente riletto nel contesto in cui 
viene vissuto. In questo senso, il carisma dehoniano trova la sua origine 
nell’intuizione di Padre Dehon e il suo sviluppo nel vissuto della Con-
gregazione. Allora possiamo parlare di „carisma dehoniano nel mondo 
contemporaneo”.

1. 	 I l  car isma dehoniano nel la  Regola  d i  V i ta  SCJ

La definizione del carisma dehoniano si trova codificata fondamental-
mente nelle nostre Costituzioni. Tuttavia, il nostro testo costituzionale 
non sempre utilizza la parola „carisma”, presentando a volte dei sinoni-
mi, come, per esempio, le espressioni „un dono particolare” (Cst 13); „un 
modo comune di accostarci al Mistero di Cristo” (Cst 16); „il principio 
e il centro della nostra vita” (Cst 17); „l’unica cosa necessaria” (Cst 26). 
Quando vengono impiegate queste espressioni nel testo, si sta parlando 
del carisma dell’Istituto: è il dono particolare (unico e irrepetibile) che 
lo Spirito Santo fa alla Chiesa attraverso la nostra Congregazione; è l’ac-
cento particolare attraverso il quale noi, membri dell’Istituto, ci configu-
riamo a Cristo; è il centro gravitazionale che fonda la nostra specificità 
e la nostra identità; è quello che non può mancare nella comprensione 
di noi stessi e della nostra vocazione e missione nella Chiesa.
Infatti, nell’esortazione apostolica Vita Consecrata, san Giovanni Pa-
olo II afferma che la fedeltà al carisma fondazionale viene garantita 
quando „in esso domina „un profondo ardore dell’animo di configu-
rarsi a Cristo, per testimoniare qualche aspetto del suo mistero”, aspetto 
specifico chiamato a incarnarsi e svilupparsi nella più genuina tradizio-

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:attualità, sfide, prospettive	 47

ne dell’Istituto, secondo le Regole, le Costituzioni e gli Statuti”3. Il cari-
sma, quindi, è il dono particolare e l’elemento specifico con cui l’Istituto 
religioso si accosta al Mistero di Cristo. Tante volte, quando noi pen-
siamo al carisma pensiamo quasi automaticamente alla missione, ma il 
carisma è qualcosa di più, che va oltre. È vero che ogni carisma ha una 
missione, ma non si riduce a essa4. Il carisma è il dono particolare che ci 
configura al Mistero inesauribile di Cristo5.
Ora torniamo a quella domanda che ci siamo posti all’inizio: qual è, 
dunque, il nostro carisma, cioè il dono particolare e il modo comune 
di accostarci al mistero di Cristo che abbiamo ricevuto attraverso l’espe-
rienza di Padre Dehon e dei primi religiosi (cf. Cst 16)? La nostra Regola 
di Vita definisce chiaramente il nostro carisma come „unione all’obla-
zione riparatrice di Cristo al Padre per gli uomini”, espressione che com-
pare, con sfumature diverse, tre volte nella Regola di Vita, nei numeri 6, 
17 e 26. Leggiamoli6:

„Fondando la Congregazione degli Oblati Sacerdoti del Sacro 
Cuore di Gesù, Padre Dehon ha voluto che i suoi membri unisse-
ro in maniera esplicita la loro vita religiosa e apostolica all’oblazio-
ne riparatrice di Cristo al Padre per gli uomini. Era questo il suo 
intento specifico e originario e il carattere proprio dell’Istituto, il 
servizio che esso è chiamato a rendere alla Chiesa” (Cst 6).

3	 Giovanni Paolo II, Vita Consecrata, Bologna 1999, 36.
4	 Il carisma avvolge la missione ed è l’esperienza unificatrice che racchiude in sé qual-

cosa in più; il carisma è vivo e si sviluppa. Secondo Jesus Moran, l’attualizzazione 
(o aggiornamento) dei carismi consiste nell’„esprimere l’inespresso”, ovvero scoprire 
ciò che è dentro il carisma, ma che fino a quel momento non si è riusciti a riconosce-
re. In questo consiste la fedeltà dinamica al carisma ricevuto come dono (cf. J. Mo-
ran, Fedeltà Dinamica, Roma 2023, 33-37).

5	 Dirà ancora Giovanni Paolo II che „l’indole propria di ciascun Istituto comporta uno 
stile particolare di santificazione e di apostolato” (Giovanni Paolo II, Vita Conse-
crata, Bologna 1999, 47).

6	 I corsivi nei testi sono nostri, per evidenziare le espressioni che indicano il carisma 
dell’Istituto.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



48 	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

„Quali discepoli di Padre Dehon, vorremmo fare, dell’unione 
a Cristo nel suo amore per il Padre e per gli uomini, il principio 
e il centro della nostra vita” (Cst 17).
„Come Sacerdoti del Sacro Cuore di Gesù, noi viviamo oggi nel 
nostro Istituto l’eredità di Padre Dehon. Siamo dei religiosi consa-
crati al Signore con voti, in una prospettiva spirituale riconosciuta 
dalla Chiesa, quella del Fondatore. Seguendo lui, per grazia spe-
ciale di Dio, siamo chiamati nella Chiesa a ricercare e a condurre 
una vita di unione all’oblazione di Cristo, come l’unica cosa neces-
saria” (Cst 26).

In tutti e tre i numeri appare la dinamica di unione a Cristo, cioè il no-
stro modo comune di accostarci al mistero di Cristo. In tutti i tre nume-
ri appaiono espressioni che indicano la definizione carismatica: l’intento 
specifico e originario e il carattere proprio dell’istituto (Cst 6), il princi-
pio e il centro della nostra vita (Cst 17), l’unica cosa necessaria (Cst 26).
I tre numeri si completano a vicenda nella comprensione del nostro cari-
sma. In ciascuno di loro il carisma viene descritto secondo una prospet-
tiva e un desiderio. Nel primo, secondo la prospettiva e il desiderio del 
Fondatore: „Padre Dehon ha voluto che i suoi membri unissero in ma-
niera esplicita la loro vita religiosa e apostolica all’oblazione riparatrice di 
Cristo al Padre per gli uomini” (Cst 6). Il secondo, esprime la prospettiva 
e il desiderio di ogni dehoniano: „Quali discepoli di Padre Dehon, vor-
remmo fare, dell’unione a Cristo nel suo amore per il Padre e per gli uo-
mini, il principio e il centro della nostra vita” (Cst 17). Il terzo numero 
esprime la prospettiva e il desiderio della Chiesa: „In una prospettiva spi-
rituale riconosciuta dalla Chiesa… siamo chiamati nella Chiesa a ricerca-
re e a condurre una vita di unione all’oblazione di Cristo” (Cst 26).

2. 	 Oblaz ione (r iparatr ice)  e  amore

Tuttavia, in Cst 6 si parla di unione all’oblazione riparatrice di Cristo; 
in Cst 17 di unione a Cristo nel suo amore; in Cst 26 di vita di unione 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:attualità, sfide, prospettive	 49

all’oblazione di Cristo. Secondo la codificazione della Regola di Vita, 
i termini „oblazione” (riparatrice) e „amore” sono sinonimi: l’oblazio-
ne riparatrice è il modo di amare di Cristo contemplato nel mistero del 
suo cuore aperto sulla croce. Questo è ancora più evidente se prendia-
mo in considerazione altre espressioni che ritornano spesso nel nostro 
testo costituzionale: „amore che rigenera” (Cst 20); „amore che, dono 
totale di sé, ricrea l’uomo” (Cst 21); „amore redentore” (Cst 21); „grazia 
redentrice” (Cst 22); amore che è „partecipazione all’opera della ricon-
ciliazione” (Cst 25).
Secondo la Regola di Vita, la nostra specificità, che risiede nell’unione 
all’oblazione riparatrice di Cristo, ci chiama a „inserirci in questo movi-
mento dell’amore redentore, donandoci per i nostri fratelli, con Cristo 
e come Cristo” (Cst 21), a partire dalla contemplazione del suo Cuore, 
„segno di un amore che, nel dono totale di sé, ricrea l’uomo secondo 
Dio” (Cst 21), un „amore che rigenera, [e che è] fonte della crescita del-
le persone e delle comunità umane” (Cst 20). L’oblazione, come decli-
nazione dell’amore, orienta tutta la nostra vita come dono a Dio e agli 
uomini, come leggiamo ancora in Cst 35: „La vita di oblazione suscitata 
nei nostri cuori dall’amore gratuito del Signore ci rende conformi all’o-
blazione di Colui che, per amore, è totalmente donato al Padre e total-
mente donato agli uomini”.
Senza prolungare esaustivamente quest’analisi quasi esegetica del nostro 
testo costituzionale, occorre notare come questa comprensione del ca-
risma dehoniano, nella prospettiva di oblazione e amore, illumina tutti 
gli elementi che compongono la nostra vita quotidiana e il nostro ser-
vizio nella Chiesa. Per esempio, l’oblazione è presentata come il fonda-
mento del vissuto dei nostri voti religiosi: „Per esprimere e realizzare la 
nostra totale consacrazione a Dio, e per unire tutta la nostra vita all’o-
blazione di Cristo, professiamo i consigli evangelici con i voti di celibato 
consacrato, di povertà e di obbedienza, che ci rendono liberi di ama-
re veramente secondo lo spirito delle Beatitudini” (Cst 40). L’oblazione 
è anche alla base della nostra vita di preghiera: „Chiamati a partecipare 
ogni giorno a questo sacrificio della nuova Alleanza, ci uniamo all’obla-
zione perfetta che il Cristo presenta al Padre, per comunicare con essa 
mediante il sacrificio spirituale della nostra vita” (Cst 81). L’oblazione 
fonda ugualmente la nostra missione apostolica nella Chiesa: „Per Padre 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



50 	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Dehon, a questa missione, in spirito di oblazione e di amore, appartie-
ne l’adorazione eucaristica, come un autentico servizio della Chiesa, e il 
ministero dei piccoli e degli umili, degli operai e dei poveri, per annun-
ciare loro le imperscrutabili ricchezze del Cristo” (Cst 31). L’oblazione 
è pure il presupposto della nostra testimonianza nel mondo: „Coinvolti 
nel peccato, ma partecipi della grazia redentrice, col servizio dei nostri 
diversi compiti, vogliamo essere in comunione con Cristo, presente nel-
la vita del mondo, e in solidarietà con lui e con tutta l’umanità e tutto il 
creato, offrirci al Padre, come un’oblazione vivente, santa e a lui gradita” 
(Cst 22). Questa identificazione tra oblazione e amore nel nostro modo 
di vivere l’unione alla vita di Cristo rivela tutta la potenzialità del cari-
sma dehoniano nel mondo contemporaneo, la sua attualità, le sue sfide 
e le sue prospettive.

3. 	 Attual i tà  del  car isma dehoniano

Per comprendere l’attualità del carisma dehoniano, dobbiamo tornare 
all’intuizione originaria del Fondatore espressa dalla nostra Regola di 
Vita: „Padre Dehon ha voluto che i suoi membri [i dehoniani] unisse-
ro in maniera esplicita la loro vita religiosa e apostolica all’oblazione ri-
paratrice di Cristo al Padre per gli uomini” (Cst 6). Questo è il cuore 
pulsante del carisma dehoniano. E, dicono ancora le Costituzioni, l’e-
spressione più evocatrice di questa oblazione riparatrice di Cristo, del 
suo amore redentore, è per il Fondatore il costato aperto e il Cuore tra-
fitto del Salvatore (cf. Cst 2).
Così, Padre Dehon ci ha consegnato una spiritualità profondamente cri-
stocentrica, fondata sull’esperienza del Cuore trafitto di Gesù, sorgente 
di amore riparatore. Il gesto di „offrire sé stessi” in unione a Cristo per 
la salvezza dell’umanità non è qualcosa di astratto: è un’esperienza viva, 
che coinvolge tutta la nostra esistenza perché il cuore è simbolo del cen-
tro dell’essere umano. Come ha scritto il Fondatore, nel testo citato nella 
Regola di Vita, „dal Cuore di Cristo, aperto sulla croce, nasce l’uomo dal 
cuore nuovo, animato dallo Spirito, e unito ai suoi fratelli nella comuni-
tà di carità che è la Chiesa” (Cst 3).

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:attualità, sfide, prospettive	 51

Il nostro carisma ci chiama ad essere uomini dal cuore nuovo. Nel mon-
do di oggi, attraversato da frammentazione, indifferenza e ferite socia-
li profonde, questa proposta di vita si rivela sorprendentemente attuale. 
Viviamo in una società ferita, dove tanti cuori sono chiusi, dove si fati-
ca a riconoscere l’altro come fratello, come diceva Papa Francesco7. In 
questo contesto, il carisma dehoniano ci chiama a una testimonianza 
profetica: quella dell’oblazione riparatrice come stile di vita, come atteg-
giamento interiore, come missione.
Oggi essere dehoniani – religiosi o laici – significa scegliere di abitare le 
ferite del mondo, non per giudicarle, ma per fasciarle; significa sceglie-
re di non fuggire dal dolore, ma di accoglierlo e trasfigurarlo nell’amo-
re; significa scegliere una vita eucaristica, cioè fatta di offerta quotidiana 
e di comunione con Dio e con gli altri. In un’epoca che esalta la presta-
zione e l’efficienza, il carisma dehoniano ci ricorda che il cuore precede 
l’azione, in un mondo dove „manca il cuore”, come diceva ancora Papa 
Francesco nella sua ultima enciclica8; il carisma dehoniano ci ricorda 
che senza amore ogni impegno diventa sterile.

4. 	 Le sf ide del  car isma dehoniano oggi

Tuttavia, non possiamo nasconderci le difficoltà. La bellezza del cari-
sma dehoniano si confronta oggi con molte sfide concrete, sia all’inter-
no della Chiesa che nella società.
Una prima sfida è la secolarizzazione e il declino del senso religioso. Vi-
viamo in un tempo segnato da una profonda secolarizzazione. In molti 
contesti, soprattutto in Europa, Dio sembra essere assente dal linguaggio 
pubblico, e le giovani generazioni faticano a comprendere il linguaggio 
della fede. Questo interpella direttamente il nostro modo di proporre il 
carisma dehoniano. Non si tratta più solo di „insegnare una spiritualità”, 
ma di testimoniarla in modo narrativo e relazionale, attraverso la vita, 
i gesti, le scelte quotidiane. L’oblazione riparatrice, in questo contesto, 

7	 Cf. Francesco, Fratelli tutti, Città del Vaticano 2020, 180.
8	 Cf. Francesco, Dilexit nos, Città del Vaticano 2024, 9.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



52 	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

può diventare un linguaggio silenzioso ma eloquente: una presenza di-
screta, ma trasformante.
Un’altra sfida riguarda la crisi delle vocazioni religiose. Ma forse, più 
che crisi, potremmo parlare di transizione. Il carisma dehoniano, infat-
ti, non è proprietà esclusiva della nostra Congregazione. È un dono per 
la Chiesa. Sempre più spesso, infatti, sono i laici a raccogliere e incarna-
re questo carisma, nei luoghi di lavoro, nella famiglia, nella società. La 
grande sfida è allora quella della formazione condivisa, della costruzio-
ne di una comunità carismatica allargata, dove religiosi e laici cammi-
nino insieme, ciascuno con la propria vocazione, ma uniti dalla stessa 
spiritualità del Cuore. Questa apertura al mondo dei laici e questo sfor-
zo di un cammino sinodale sono fondamentali per la sopravvivenza del 
carisma dehoniano e perché esso continui ad essere un dono dello Spi-
rito alla Chiesa e al mondo di oggi.
Una terza sfida è la coerenza evangelica e la profezia sociale. Non pos-
siamo trascurare la dimensione sociale del carisma dehoniano, come 
ha sostenuto la IX Conferenza Generale della Congregazione nel 2022:

„la spiritualità del Sacro Cuore, così come è stata vissuta da Dehon, 
si manifesta come incarnata nell’impegno ecclesiale e sociale […] 
Così, le nostre scelte trovano fondamento nell’amore che ci fa rag-
giungere la statura di Cristo e nella riparazione secondo le nostre 
Costituzioni (Cst 23), forze che ci fanno diventare trasformati per 
trasformare, riparati per riparare”9.

Padre Dehon è stato un precursore della dottrina sociale della Chie-
sa, attento alla questione operaia, alla giustizia, alla dignità dei poveri. 
Oggi, questa dimensione è più che mai urgente. In un mondo segnato 
da disuguaglianze, sfruttamento e cambiamenti climatici, noi dehonia-
ni siamo chiamati a una presenza profetica, a una „riparazione sociale”, 

9	 Messaggio finale della IX Conferenza Generale alla Congregazione SCJ e alla Fa-
miglia Dehoniana, numeri 2-3 (cf. Congregazione dei Sacerdoti del Sacro Cuore di 
Gesù, Documenta XXV, Roma 2022, 36).

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:attualità, sfide, prospettive	 53

che passa attraverso l’impegno per la giustizia, per l’inclusione, per la 
salvaguardia del creato. L’enciclica Dilexit nos ci ha mostrato com’è at-
tuale questa riparazione sociale10. Essere dehoniani oggi significa avere 
il coraggio di scegliere di essere dalla parte degli ultimi, di mettersi „dal-
la parte del popolo”, come diceva Papa Francesco. È una sfida, certo. Ma 
è anche una grande occasione di autenticità evangelica.

5. 	 Alcune prospett ive  per  i l  car isma dehoniano

Per ultimo, non possiamo non chiederci quali siano le prospettive che 
si aprono per il futuro del carisma dehoniano. Vorremmo indicarne tre, 
che ci sembrano particolarmente significative.
La prima prospettiva è quella di coltivare un carisma aperto al mondo, 
non chiuso in sé. Il rischio, in tempi di difficoltà, è di ripiegarsi in difesa 
dell’identità. Ma il carisma dehoniano è nato per uscire, per „andare dal 
popolo”, per incontrare, per dialogare. Non è un carisma „da sacrestia”, 
ma da strada, da periferia. Questo significa sviluppare un’identità dialo-
gica, capace di ascoltare, di farsi domande, di accogliere anche la com-
plessità del tempo presente. Come ci insegna il Concilio Vaticano II, la 
Chiesa cresce nella misura in cui si fa compagna dell’umanità11.
La seconda prospettiva riguarda il rapporto con i giovani. Se vogliamo 
che il carisma dehoniano abbia un futuro, dobbiamo saper parlare il loro 
linguaggio, accogliere le loro inquietudini, accompagnarli con fiducia. 
Non è un compito facile, ma certamente tanto urgente. Forse le nuove 
vocazioni non assumeranno sempre la forma tradizionale. Forse nasce-
ranno forme nuove di vita comunitaria, più flessibili, più inserite nel 
tessuto sociale. L’importante è che il cuore batta allo stesso ritmo: quello 
del Cuore di Cristo.
Infine, crediamo che il carisma dehoniano sia chiamato a inserirsi nel-
la conversione ecologica della Chiesa. La spiritualità del Cuore trafitto 
è una spiritualità che si prende cura, che accoglie la sofferenza della cre-

10	 Cf. Francesco, Dilexit nos, Città del Vaticano 2024, 182-184.
11	 Cf. Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, Bologna 1976, 40.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



54 	 ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

azione, che si fa carico del grido della terra e dei poveri. Questo apre uno 
spazio enorme per un „carisma integrale”, che coniughi mistica e giusti-
zia, interiorità e impegno, contemplazione e azione; intuizioni, senz’al-
tro, tanto presenti nel nostro Fondatore.

Conclus ione

Concludiamo la nostra riflessione con parole dello stesso Padre Dehon: 
„Vivere e morire nel Cuore di Gesù è tutto il mio desiderio. Non è for-
se questo il paradiso di ogni bellezza, di ogni virtù, di ogni bontà? Con-
templare i sentimenti del Cuore di Gesù, ammirarli e unirsi ad essi, 
è l’occupazione degli eletti. Voglio che sia la mia d’ora in poi”12. Vivere 
con il Cuore di Gesù: questo è il suo programma, questo è il nostro pro-
gramma! Un programma semplice, ma rivoluzionario.
Il carisma dehoniano non ha bisogno di essere reinventato, ma risco-
perto, in tutta la sua forza profetica. È un carisma che invita a sentire 
con il cuore di Cristo, ad amare con Lui, a riparare con Lui, a costruire 
il Regno con Lui. Oggi, più che mai, il mondo ha bisogno di testimoni 
del Cuore: uomini e donne capaci di amare fino in fondo, di perdonare, 
di servire, di donarsi. Che questo carisma continui a fiorire, nelle no-
stre comunità religiose e nella famiglia dehoniana, nei giovani e negli 
anziani, nelle opere apostoliche e nei luoghi più ordinari della vita. Per-
ché tutto, davvero tutto, può diventare luogo di riparazione e di amore.

Bibl iograf ia

Catechismo della Chiesa Cattolica, Città del Vaticano 1999.
Concilio Vaticano II, Costituzione pastorale Gaudium et spes sulla Chiesa nel mondo con-

temporaneo, in Enchiridion Vaticanum 1, Bologna 1976, 770-965.

12	 L. Dehon, L’Année avec le Sacré-Coeur, vol. II, Paris 1919, 352. Traduzione nostra.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:attualità, sfide, prospettive	 55

Congregazione dei Sacerdoti del Sacro Cuore di Gesù, Documenta XXV: Nona Conferentia 
Generale, Roma 2022.

Congregazione dei sacerdoti del Sacro Cuore di Gesù, Regola di Vita: Costituzioni e Diret-
torio Generale, Roma 2009.

Dehon L., L’Année avec le Sacré-Coeur, vol. II, Paris 1919.
Francesco, Lettera enciclica Dilexit nos sull’amore umano e divino del Cuore di Gesù Cri-

sto, Città del Vaticano 2024.
Francesco, Lettera enciclica Fratelli tutti sulla fraternità e l’amicizia sociale, Città del Va-

ticano 2020.
Giovanni Paolo II, Esortazione apostolica post-sinodale Vita Consecrata circa la vita consa-

crata e la sua missione nella Chiesa e nel mondo, in Enchiridion Vaticanum 15, Bologna 
1999, 204-457.

Moran J., Fedeltà dinamica: la crisi come opportunità, Roma 2023.

ks. Dr Victor de Oliveira Barbosa – sercanin, koordynator Centrum 
Studiów Dehoniańskich w Rzymie, uzyskał doktorat z teologii duchowości na 
Papieskim Uniwersytecie Gregoriańskim, wykładowca współpracujący z Papieskim 
Uniwersytetem Gregoriańskim.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l





Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 57-67

ks. dr Stefan Tertünte SCJ
e-mail: stefan.tertuente@scj.de
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.004.23208

PA D R E   D E H O N  P E L L E G R I N O 
C O N  I   G I O VA N I

OJCIEC DEHON PIELGRZYM Z MŁODYMI
FATHER DEHON, A PILGRIM WITH THE YOUTH

Astratto:

Padre Dehon ha lavorato per tutta la vita con bambini e giovani, cominciando 
già da studente, quando insegnava il catechismo ai bambini poveri a Parigi 
e a Roma. Come cappellano a Saint‑Quentin sviluppò numerose iniziative per 
i giovani: la catechesi, attività nelle scuole, l’opera di San Giuseppe, il circolo 
Joseph de Maistre e la scuola di San Giovanni. Molti di questi impegni li portò 
avanti fino alla morte. Una parte importante della sua missione fu anche 
l’accompagnamento dei giovani confratelli in formazione, attraverso contatti 
personali e una vasta corrispondenza. Nei diversi periodi della sua vita fu per 
i giovani sia un pastore creativo, sia un’autorità paterna molto ricercata.
Parole  chiave:
l’Opera di San Giuseppe  | i l  lavoro giovanile  | networker  | 
la cooperazione con i laici  | l’ istruzione

mailto:stefan.tertuente%40scj.de?subject=
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.004.23208
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.004.23208



58 	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Abstrakt :

Ojciec Dehon przez całe życie pracował z dziećmi i młodzieżą, zaczynając już jako 
student, gdy uczył katechizmu ubogich dzieci w Paryżu i Rzymie. Jako wikariusz 
w Saint‑Quentin rozwinął liczne inicjatywy dla młodych: katechezę, działalność 
w szkołach, dzieło św. Józefa, krąg Josepha de Maistre’a i szkołę św. Jana. Wielu 
z tych działań nie porzucił aż do śmierci. Ważną częścią jego misji było także 
towarzyszenie młodym współbraciom w formacji poprzez osobiste kontakty 
i obszerną korespondencję. W różnych okresach życia był dla młodych zarówno 
twórczym duszpasterzem, jak i poszukiwanym autorytetem ojcowskim.
Słowa k luczowe:
dzieło św. Józefa  | praca z młodzieżą  | networker  | 
współpraca ze świeckimi  | edukacja

Introduzione

Padre Dehon ha avuto contatti con i giovani per tutta la sua vita, in modi 
molto diversi. Già da giovane studente a Parigi, ha fatto i primi tentativi 
di insegnare il catechismo ai bambini poveri. Anche durante i suoi stu-
di di teologia ed altro a Roma insegnava il catechismo ai bambini nel 
quartiere di Santa Chiara. Con la nomina a cappellano a Saint-Quentin 
nel 1871, iniziarono numerose attività pastorali e iniziative per bambi-
ni e giovani: ancora lezioni di catechismo per giovani, conferenze nel-
le scuole pubbliche, l’opera giovanile San Giuseppe, il Circolo Joseph 
de Maistre, poi la scuola San Giovanni. Alcuni di questi impegni pres-
so i giovani li ha portati avanti per decenni, fino alla fine della sua vita, 
come gli incontri annuali con gli ex allievi di Saint-Jean. Un altro ambito 
di lavoro con i giovani era il contatto con i giovani confratelli in forma-
zione, spesso tra i 16 e i 25 anni, una sorta di accompagnamento attra-
verso contatti personali e una corrispondenza molto ampia. Per tutta 
la vita, Dehon è stato un punto di riferimento riconosciuto dalle gene-
razioni più giovani. Durante il periodo da cappellano, il suo impegno 
sociale e pastorale creativo e produttivo a favore soprattutto dei bambi-
ni e dei giovani lavoratori si distingue, mentre 25 anni dopo, nella De-
mocrazia Cristiana, la figura paterna con la sua competenza, chiarezza 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Padre Dehon pellegrino con i giovani	 59

e saggezza è riconosciuta e cercata da molti giovani attivisti come auto-
rità paterna.

1. 	 L’Opera San Giuseppe

Vorrei evidenziare un complesso di impegni di Dehon, l’opera giovanile 
San Giuseppe, e da lì sviluppare alcune linee del suo impegno per i gio-
vani che potrebbero essere ancora oggi fonte di ispirazione.
L’opera giovanile San Giuseppe non è così conosciuta nella storiografia 
della nostra congregazione come la scuola San Giovanni. Tuttavia, come 
primo progetto giovanile sociale e pastorale di Dehon, per le sue dimen-
sioni e complessità, è un apostolato di P. Dehon che dovremmo cono-
scere e comprendere ancora oggi, credo.
Gli inizi sono noti: nel 1871, Dehon fu inviato a sorpresa come settimo 
cappellano nella città operaia di Saint-Quentin. Sia la sua origine che la 
sua formazione intellettuale avrebbero potuto suggerire altri lavori e al-
trove. Secondo Yves Ledure, è sorprendente come Dehon si sia subito 
e completamente impegnato nelle sfide di questo luogo.
Dehon fu presto disilluso e un po’ frustrato dalle lezioni di catechismo 
nelle scuole pubbliche, che doveva frequentare come cappellano più 
giovane: erano troppo pochi gli incontri e non abbastanza approfonditi. 
Dehon era sostenitore di una riforma del catechismo, che si allontanava 
dalla semplice trasmissione di conoscenze per passare alla trasmissione 
di esperienze attraverso la testimonianza. Di conseguenza, per lui l’inse-
gnamento religioso nelle scuole pubbliche era inefficace. Inoltre, vi tro-
vava per lo più i figli delle famiglie borghesi, benestanti.
Inizialmente, ogni domenica invitava bambini a guardare insieme libri 
illustrati, giocare e pregare. Molto presto, il primo luogo per questo, la 
casa parrocchiale, divenne troppo piccolo. I numeri mostrano il rapido 
sviluppo del progetto: a marzo 1871 erano 6 bambini, tre mesi dopo già 
più di 40, a settembre 1872 già 150. A gennaio 1875, l’opera giovanile 
San Giuseppe contava già 450 membri, 301 bambini e 139 giovani o gio-
vani adulti, tutti provenienti dalla classe operaia.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



60 	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Vediamo ora la struttura e le attività dell’Opera San Giuseppe, che si svi-
luppano in modo impressionante e complesso. Dehon possiede una se-
rie di qualità: un grande pragmatismo imprenditoriale, un talento nel 
lavorare con i laici fin dall’inizio, una grande capacità di mettere in rete 
diverse iniziative sotto l’unico tetto dell’Opera San Giuseppe per i giova-
ni, il tutto integrato in una visione di rinnovamento della società e del-
la Chiesa.

2. 	 Le att iv i tà

L’edificio dell’Opera San Giuseppe è strutturato su più piani, ognuno de-
dicato a diverse fasce di età e attività. Il piano terra è riservato ai figli 
bambini dei lavoratori, il primo piano ai giovani lavoratori e appren-
disti, e il secondo piano ai bambini che ricevono istruzione scolastica. 
L’Opera San Giuseppe è aperta ogni sera per i giovani lavoratori e ado-
lescenti, e la domenica per i bambini e i giovani.
Chi vuole partecipare alle attività di San Giuseppe deve iscriversi come 
membro e viene invitato a depositare denaro su un conto personale di 
una cassa di risparmio del club. In tempi di grande dipendenza dai da-
tori di lavoro, si tratta di educare i giovani lavoratori a un uso respon-
sabile e autonomo del denaro. All’interno dell’edificio ci sono una serie 
di possibilità di gioco come il biliardo e al primo piano una biblioteca, 
anche con giornali, gestita dai giovani lavoratori. Nel cortile dell’Opera 
San Giuseppe ci sono possibilità sportive come la ginnastica alle paralle-
le, gli anelli, il trapezio, tutto nello spirito del movimento sportivo emer-
gente. Inoltre, ex soldati aiutano con esercizi paramilitari come il tiro 
con l’arco, l’esercitazione, ecc. Ogni domenica, Dehon racconta ai mem-
bri più giovani dell’opera storie di santi o storie edificanti tratte dalle sue 
esperienze di viaggio. La sera, al piano superiore, per i giovani lavoratori 
ci sono veri e propri corsi di economia cristiana o dottrina sociale, mol-
to prima di Rerum Novarum. Ancora un piano sopra, insegnanti di va-
rie scuole impartiscono lezioni elementari ai bambini lavoratori che per 
vari motivi non frequentano la scuola. Inoltre, alcune stanze sono riser-

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Padre Dehon pellegrino con i giovani	 61

vate a fino a 20 giovani lavoratori venuti dalla campagna in città senza 
avere un alloggio o un collegamento familiare.
La grande sala al piano terra è multifunzionale, cioè una parete mobi-
le separa un’area con tabernacolo e altare, dove i bambini si alternano 
nell’adorazione la domenica. La mattina per la messa e la sera per la pre-
ghiera serale, tutta la sala viene utilizzata per scopi religiosi.
Si può immaginare quanto fosse vivace il cortile e l’edificio principale la 
domenica. Nei tempi migliori, la domenica partecipavano alle diverse 
attività 300 bambini e giovani – in un giorno!

3. 	 Schemi  con s igni f icat i  f ino ad oggi

Se guardiamo l’impegno complesso di Padre Dehon per i giovani, pos-
siamo identificare schemi che possono ispirarci anche oggi nel nostro 
lavoro per e con i giovani.

3.1. 	Non so tutto –  apertura  a l  propr io  sv i luppo

Quando Dehon iniziò a lavorare con bambini e giovani a Saint-Quen-
tin, una città a lui completamente sconosciuta, i suoi quattro dottorati 
non erano sufficienti per dare una risposta qualificata alle sfide che si 
presentavano. Piuttosto, Dehon cercava consigli da esperti e si abbonava 
a riviste pertinenti. Dehon non aveva né la presunzione intellettuale né 
clericale di sapere già tutto. Era aperto al proprio sviluppo.
Come affrontiamo noi il lavoro con i giovani? Sappiamo rapidamente 
cosa hanno bisogno o cosa dovrebbero avere bisogno? O consultiamo 
risorse esterne che ci mantengono in un continuo sviluppo, nella con-
vinzione che le risposte pastorali possano cambiare anche attraverso un 
continuo aggiornamento che cambia la nostra visione delle cose. Sono 
veramente disposto a imparare da altri per costruire pian piano il mio 
contributo per la pastorale giovanile?

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



62 	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

3.2. 	Uno sguardo cr i t ico  a l  s istema

Dehon aveva uno sguardo critico sulle insufficienze ecclesiali e pastora-
li. Ha rapidamente percepito i limiti del suo insegnamento del catechi-
smo nelle scuole pubbliche. Ha rapidamente formulato in modo molto 
preciso e differenziato che la Chiesa non aveva contatto con i lavoratori 
e ha fornito motivi per questo. Certamente non metteva in discussio-
ne il sistema parrocchiale in generale. Tuttavia, Dehon non è cresciuto 
nelle strutture e dinamiche parrocchiali. E la parrocchia mai è diventa-
ta casa sua, neppure il quadro di riferimento per le sue attività pastora-
li. Queste si svolgevano quasi tutte al di fuori della Chiesa parrocchiale. 
Dehon aveva una capacità rinfrescante e innovativa di essere pastoral-
mente attivo.

3.3. 	Un networker  appass ionato

Dehon sapeva che non poteva realizzare il progetto San Giuseppe da 
solo. Era un assoluto networker. Ha coinvolto insegnanti per il lavoro 
volontario con i bambini e i giovani lavoratori. Ex soldati per esercizi 
paramilitari. Notabili della città, in particolare imprenditori cattolici, 
formavano una sorta di consiglio di sorveglianza per l’Opera giovani-
le San Giuseppe. Ha coinvolto giovani benestanti del ginnasio pubbli-
co per tenere regolarmente conferenze al Patronato San Giuseppe. Ha 
coinvolto tutta la comunità cittadina nelle esibizioni pubbliche musicali 
e artigianali dei membri di San Giuseppe. Ha coinvolto suore per pren-
dersi cura dei quasi internati. P. Rasset e i primi confratelli sono stati 
coinvolti in San Giuseppe. Rapidamente sono stati stabiliti contatti con 
l’organizzazione nazionale dei lavori giovanili cattolici per i lavoratori 
e si è partecipato alle riunioni e agli incontri annuali. Contattare e moti-
vare, contattare e motivare era una forza di Dehon.
Se oggi vogliamo portare avanti progetti per bambini e giovani, il che 
è un’impresa di fronte alla perdita di fiducia che dobbiamo affronta-
re, è molto chiaro che abbiamo bisogno di alleati e impegnati. Fa parte 
delle nostre competenze coinvolgere persone e organizzazioni a impe-
gnarsi con noi per il bene dei giovani? Quanta energia investiamo nel 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Padre Dehon pellegrino con i giovani	 63

mantenere vive le reti di collaborazione? Oggi potremmo formulare 
ancora di più: siamo pronti a far parte di un network, anche se non sia-
mo i principali portatori del progetto? I network, cattolici o meno, sono 
oggi luoghi privilegiati per testimoniare con le azioni, non tanto con le 
parole (Paolo VI)?

3.4. 	Col laboraz ione con i   la ic i

Una parola speciale deve essere dedicata alla collaborazione di Dehon 
con i laici. Quando Dehon iniziò come cappellano a Saint-Quentin nel 
1871, evoca numerose visite presso le personalità importanti della città: 
al sotto-prefetto, al sindaco, al presidente del consiglio parrocchiale, ecc. 
Per lui erano fondamentali le relazioni in rapida crescita con i laici, so-
prattutto nelle opere caritative come la conferenza di San Vincenzo, che 
divennero pilastri del suo impegno a San Giuseppe. Dehon ha sempre 
apprezzato questi laici nei suoi ricordi: Monsieur Julien, proprietario 
di una pensione; Monsieur Guillaume, funzionario finanziario; Mon-
sieur Black, produttore di cemento; Vilfort, un fabbro; Monsieur Jules 
Lehoult, industriale; Monsieur Basquin, produttore di ricami; „C’erano 
anche uomini di condizione più modesta, che furono eroi di dedizione 
in tutte le nostre opere: Monsieur Alfred Santerre, droghiere; Monsieur 
Filachet, contabile; Monsieur André, impiegato della banca di Francia”1 
– e molti altri. Dehon aveva il dono di motivare i laici all’impegno, an-
cora più importante: con lui i laici potevano impegnarsi secondo i loro 
talenti e competenze. E Dehon apprezzava il loro impegno anche come 
testimonianza cristiana esplicita. Ma c’erano anche pilastri dei progetti 
dell’Opera San Giuseppe che non provenivano da ambienti così bene-
stanti. In primo luogo, va ricordato l’onnipresente droghiere Alfred San-
terre: „I milioni di passi che ha fatto per i piccoli e i poveri sono scritti 

1	 L. Dehon, Notes sur l’histoire de ma vie, Cahier 9, p. 84, https://www.dehondoc-
soriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709?ch=84 (odczyt 
z dn. 28.01.2026 r.).

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l

https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709?ch=84
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709?ch=84


64 	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

in cielo”2. Non per niente p. Rasset gli ha dedicato in seguito una biogra-
fia dal titolo: Un giusto Saint-Quintinois: Alfred Santerre3.
Certamente oggi i parametri per la relazione tra laici e sacerdoti sono 
cambiati. Soprattutto nel campo del lavoro con bambini e giovani, raf-
forzato ancora di più dagli scandali di abuso, i laici con le loro compe-
tenze devono essere in prima linea. E lo fanno, anche nei confronti dei 
sacerdoti, oggi nella consapevolezza delle loro capacità. Ancora più di 
prima, dovrebbe essere compito del sacerdote rafforzare e sviluppare la 
dimensione spirituale dell’impegno dei laici, anche attraverso specifici 
corsi di formazione.

3.5. 	Una v is ione ol ist ica  e   integrale  del l ’educaz ione

Abbiamo visto prima, nella panoramica delle attività legate a San Giu-
seppe, un’idea della varietà delle iniziative. In effetti, in un giorno c’era-
no offerte sportive, possibilità di gioco, possibilità di preghiera, lettura, 
formazione nel campo dell’economia cristiana, primo esercizio nell’uso 
del denaro, attività musicali e molto altro. Molti aspetti della vita umana 
e della personalità umana sono stati affrontati. Lo storico Yves Poncelet 
scrive a riguardo: „Una caratteristica è il fatto che il suo fondatore, pur 
considerandola un mezzo di preservazione, cerca di realizzare una for-
mazione globale di qualità, inserendosi, volente o nolente, nella grande 
corrente di educazione popolare di quel periodo”4. Oggi parleremmo di 
una fede e di un ideale educativo che descriveremmo come „integrale”, 
in italiano „olistico”. Tutte le capacità della persona umana dovrebbero 
essere affrontate e sviluppate. Lo dimostra in modo impressionante un 
testo di Dehon sui suoi ideali educativi, un testo che si cita ancora con 
piacere: „L’ideale cristiano è l’unico che abbraccia contemporaneamen-
te tutti gli elementi della perfezione umana. L’educazione cristiana non 

2	 L. Dehon, Notes sur l’histoire de ma vie, Cahier 9, p. 84, https://www.dehondoc-
soriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709?ch=84 (odczyt 
z dn. 28.01.2026 r.).

3	 Por. A. Rasset, Un juste Saint-Quentinois Alfred Santerre (1832-1901), étude sociale 
et locale, Saint-Quentin 1902.

4	 Y. Poncelet, L’azione sociale di Leone Dehon prima della „Rerum novarum”, w: 
Y. Ledure (red.), Leone Dehon e la „Rerum novarum”, Bologna 1991, s. 77-78.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l

https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709?ch=84
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709?ch=84


- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Padre Dehon pellegrino con i giovani	 65

trascura ciò che è importante per lo sviluppo fisico. Si occupa di igiene 
e di esercizio fisico. Considera le lettere e le scienze come necessarie per 
sviluppare le facoltà più essenziali della mente... Educare un cristiano 
non significa solo dargli nozioni di scienza umana che lo aiutino a cre-
arsi una posizione nella vita. Non si tratta solo di educarlo a una delica-
ta gentilezza, di dargli una conoscenza profonda e di farne un uomo che 
può e vuole partecipare a tutti i progressi del genio umano. È far cresce-
re nella sua anima la fede che apre alla comprensione del mondo invi-
sibile, la speranza che rafforza il cuore con la prospettiva di una felicità 
meritata, e l’amore che rende Dio sensibile nelle fredde ombre della vita. 
Crescere un cristiano significa comunque formare un uomo di cuore, 
un uomo di sacrificio e devozione, un uomo che si sia scrollato di dosso 
il giogo dell’egoismo”5.
Certamente, i tempi sono cambiati. Molte istituzioni sociali oggi offro-
no la possibilità di sviluppare diverse sfaccettature della personalità. 
Tuttavia, l’esempio di Dehon di una promozione olistica e integrale del-
la personalità rimane importante anche per le nostre iniziative nel lavo-
ro con bambini e giovani. Sì, oggi ci sono corsi e club per tutto. Ma non 
c’è nessuna istituzione che organizzi le sue iniziative a partire da una vi-
sione cristianamente olistica del giovane.

3.6. 	Pensare g lobale,  ag ire  locale

Un prolungamento dell’approccio integrale e olistico potrebbe essere vi-
sto nella dimensione politica del lavoro con bambini e giovani. Dehon 
non si è mai limitato a prospettive puramente caritative o catechetiche 
nel suo lavoro a San Giuseppe. Anche a San Giuseppe aveva sempre in 
mente più di San Giuseppe.
Anche per le iniziative più piccole, Dehon aveva grandi ambizioni: „pen-
sare globale, agire locale” sarebbe oggi il suo motto. Il 13 giugno 1875, 
davanti alle autorità cittadine, ecclesiastiche ed economiche, Dehon tie-
ne un discorso in cui evoca anche l’obiettivo dell’Opera San Giuseppe: 

5	 L. Dehon, Premier discours de l’éducation chrétienne, p. 25-27, https://www.dehon-
docsoriginals.org/pubblicati/OSC/DRD/OSC-DRD-0004-0004-8030404?ch=25 
(odczyt z dn. 28.01.2026 r.).

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l

https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/OSC/DRD/OSC-DRD-0004-0004-8030404?ch=25
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/OSC/DRD/OSC-DRD-0004-0004-8030404?ch=25


66 	 ks. dr Stefan Tertünte SCJ -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

„Permettetemi innanzitutto di ricordarvi brevemente il nostro scopo. 
Troppe persone fraintendono questo punto e immaginano che non ab-
biamo altra ambizione che quella di far giocare onestamente qualche 
bambino la domenica. Abbiamo uno scopo più elevato. Il nostro obiet-
tivo è la salvezza della società attraverso l’associazione cristiana”6. Non 
si trattava solo di aiuti sociali una tantum, in tutto ciò che Dehon intra-
prendeva e avviava, per lui si trattava di rinnovare la società in senso 
cristiano. E questo Dehon non lo dimenticava nemmeno negli aposto-
lati i più piccoli.

3.7. 	Contro l ’ i so lamento indiv idual ista 
–  l ’associaz ione e   l ’unione

Un’attenzione di Dehon, anche nel lavoro con bambini e giovani, era la 
parola chiave associazione – unione. Aveva un significato fondamen-
tale: Dehon aveva constatato di persona a Saint-Quentin che il sistema 
capitalistico post-rivoluzionario del XIX secolo aveva atomizzato i vari 
membri della società e che molte possibilità di associazione erano sta-
te eliminate. Questo ha avuto conseguenze fatali, soprattutto per coloro 
che non avevano né l’istruzione né la ricchezza per farsi strada nella so-
cietà. Nell’esperienza di Dehon, ciò accadeva soprattutto per i lavorato-
ri. Questo spiega, fin dall’inizio del suo lavoro a Saint-Quentin all’Opera 
San Giuseppe, lo sforzo di far comprendere il senso e rendere possibile 
l’esperienza di un’unione e di una coesione degli operai. In seguito, per 
lo stesso motivo, si sarebbe impegnato nella formazione dei sindacati. E 
scoprirà e propagherà, nella nascente dottrina sociale cattolica, tutte le 
possibilità di costruire una società in cui le persone, a tutti i livelli pos-
sibili, si riconoscano, si alleino e si rafforzino a vicenda come esseri so-
ciali, invece di ricadere, come egoisti isolati o rappresentanti di interessi 
particolari, nel diritto anticristiano del più forte o del più ricco. In que-
sto contesto, possiamo ovviamente pensare anche alle sfide del nostro 
tempo nel lavoro con i giovani, che consistono nello scoprire e rafforza-

6	 L. Dehon, Notes sur l’histoire de ma vie, Cahier 11, p. 97, https://www.dehondoc-
soriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0011-0052711?ch=97 (odczyt 
z dn. 28.01.2026 r.).

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l

https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0011-0052711?ch=97
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0011-0052711?ch=97


- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Padre Dehon pellegrino con i giovani	 67

re le forze di coesione sociale invece di far trionfare interessi particolari 
polarizzanti. Oggi la pastorale giovanile deve mirare a formare perso-
ne capaci di vivere la parola „sociale” in tutti i suoi significati: relazioni 
personali, solidarietà con i più deboli, sensibilità per le sfide della so-
cietà. In un tempo di forti polarizzazioni come il nostro, i nostri giova-
ni devono imparare come costruire e vivere un rapporto anche con chi 
è molto diverso da me.
Con questo concludo il mio contributo. Non è solo il fatto che Dehon 
si è impegnato molto nel lavoro con i giovani, è anche la qualità del suo 
impegno che può ispirare anche i nostri tentativi per essere pellegrini di 
speranza insieme ai giovani.

Bibl iograf ia

Dehon L., Notes sur l’histoire de ma vie, Cahier 9, https://www.dehondocsoriginals.org/
pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709 (odczyt z dn. 28.01.2026 r.).

Dehon L., Notes sur l’histoire de ma vie, Cahier 11, https://www.dehondocsoriginals.org/
pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0011-0052711 (odczyt z dn. 28.01.2026 r.).

Dehon L., Premier discours de l’éducation chrétienne, https://www.dehondocsorigi-
nals.org/pubblicati/OSC/DRD/OSC-DRD-0004-0004-8030404?ch=17 (odczyt z  dn. 
28.01.2026 r.).

Poncelet Y., L’azione sociale di Leone Dehon prima della „Rerum novarum”, w: Y. Ledure 
(red.), Leone Dehon e la „Rerum novarum”, Bologna 1991, s. 51-107.

Rasset A., Un juste Saint-Quentinois Alfred Santerre (1832-1901), étude sociale et locale, 
Saint-Quentin 1902.

Ks. dr Stefan Tertünte scj – sercanin, święcenia kapłańskie przyjął 
w 2002 roku. Studiował teologię i filozofię w Münster i Rzymie. Uzyskał doktorat 
z teologii na Papieskim Uniwersytecie Gregoriańskim. Jego praca doktorska 
dotyczyła duchowości założyciela zgromadzenia księży sercanów, o. Leona 
Dehona. W latach 2011-2020 pracował w Rzymie jako dyrektor Centrum 
Studiów Księży Najświętszego Serca Jezusowego. Od 2020 roku jest przełożonym 
prowincjalnym Niemieckiej Prowincji Sercanów.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l

https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0009-0052709
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0011-0052711
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/JRN/NHV/JRN-NHV-0001-0011-0052711
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/OSC/DRD/OSC-DRD-0004-0004-8030404?ch=17
https://www.dehondocsoriginals.org/pubblicati/OSC/DRD/OSC-DRD-0004-0004-8030404?ch=17




 A R T Y K U ŁY 
N A D E S Ł A N E
 ARTICLES SUBMITTED



Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 71-84

ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie
ORCID: 0000-0003-3929-6008
e-mail: janusz.krolikowski@upjp2.edu.pl
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.005.23209

D R A M AT YC Z N Y  K R Y Z Y S  P R AWA , 
W O L N O Ś C I  I   D E M O K R A C J I

THE DRAMATIC CRISIS OF LAW, 
FREEDOM AND DEMOCRACY

Streszczenie

Niemal powszechne stały się głosy mówiące, że żyjemy w czasach kryzysu prawa. 
Odejście od jego klasycznej wizji, według której ma ono porządkować racjonalnie 
relacje międzyludzkie, aby stawały się coraz bardziej sprawiedliwe, wywołuje 
rozmaite problemy. Wśród nich na pierwszym miejscu odzwierciedlają się one 
w rozumieniu demokracji i wolności. W związku z tym coraz częściej w wielu 
społeczeństwach odżywają tendencje totalitarne, przed którymi od dłuższego 
już czasu przestrzega Kościół w swoim nauczaniu społecznym. W artykule chodzi 
o wskazanie racji namysłu nad podstawami prawa i jego znaczenia społeczno-
politycznego.
S łowa k luczowe: 
prawo  | demokracja  | sprawiedliwość  | wolność  | totalitaryzm  | etyka

https://orcid.org/0000-0003-3929-6008
mailto:janusz.krolikowski%40upjp2.edu.pl?subject=
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.24.009.22225

https://orcid.org/0000-0003-3929-6008
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.005.23209



72 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Summary

It has become almost universal to say that we are living in a time of crisis of 
law. The departure from its classical vision, according to which it is supposed 
to rationally order human relations so that they become increasingly just, gives 
rise to various problems. Among these, the most prominent are reflected in the 
understanding of democracy and freedom. As a result, totalitarian tendencies, 
which the Church has long warned against in its social teaching, are increasingly 
reviving in many societies. This article aims to highlight the reasons for reflecting 
on the foundations of law and its socio-political significance.
Keywords:
law  | democracy  | justice  | freedom  | totalitarianism  | ethics

Wstęp

Świat prawa w całej swojej rozległości i złożoności (prawodawstwo, są-
downictwo, relacje z innymi rodzajami władzy itd.) stał się przedmiotem 
szerokiej uwagi, choć nie zawsze adekwatnej. Większość ludzi patrzy na 
tę sprawę dość obojętnie, jakby ich nie dotyczyła. Jakże przydałoby się 
szersze zaangażowanie, biorące na przykład za punkt odniesienia we-
zwanie sformułowane przez starego Heraklita (ok. 540 – ok. 480 przed 
narodzeniem Chrystusa): „Lud powinien walczyć o prawo jak o mury 
[miasta]”1. Problem jest tak bardzo ważny, ponieważ ostatecznie chodzi 
w nim o wolność i autentyczną demokrację, którą wszyscy dzisiaj mają 
na ustach, w tym także ci, którzy niejednokrotnie degradują społeczne 
i polityczne znaczenie prawa.

1. 	 Słaba demokracja

Ta ogólna obserwacja, która dotyczy przede wszystkim zaangażowa-
nia intelektualnego filozofów prawa, praktyków (sędziowie, adwokaci, 

1	 Heraklit, fragment 44, w: G. S. Kirk, J. E. Raven, M. Schofield, Filozofia 
przedsokratejska. Studium krytyczne z wybranymi tekstami, tł. J. Lang, 
Warszawa-Poznań 1990, s. 212.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 73

prokuratorzy), socjologów, ale także moralistów, teologów i oficjalnego 
nauczania Kościoła, odnosi się do światła i cienia osiągnięć cywiliza-
cyjnych, ale także do procesów degradujących znaczenie prawa pozy-
tywnego. Utrudniają one – niekiedy także uniemożliwiają – określanie 
i ochronę tego, co sprawiedliwe: to dikaion – res iusta, czy też mówiąc 
bardziej działaniowo: suum cuique tribuendum, czyli oddać każdemu 
to, co mu się należy. Tak od Arystotelesa i Domicjusza Ulpiana aż do 
świętego Tomasza z Akwinu i współczesnych zwolenników realizmu 
prawnego – chrześcijan i niechrześcijan – ujmuje się istotę prawa jako 
przedmiotu sprawiedliwości2.
Wśród świateł zapalonych przez współczesną refleksję prawną należy 
szczególnie odnotować zjawisko rosnącej świadomości podstawowych 
praw człowieka, czyli to wszystko, co pozwoliło postawić w centrum 
rzeczywistości prawnej osobę ludzką, jej godność i wolność. Prawo jako 
racjonalne uporządkowanie (ordo rationis) wyraża się w całości norm 
i relacji, które organizują i formują ludzi we wspólnocie społecznej, ale 
stopniowo uświadomiono sobie, że takie uporządkowanie należy cią-
gle doskonalić, uwzględniając, iż właśnie osoba ludzka jest podstawą 
i celem życia społecznego. Wszystko to – uwzględnione również w Po-
wszechnej Deklaracji Praw Człowieka (10 grudnia 1948 r.) – stanowi 
niewątpliwie wielki postęp prawny.
Równocześnie jednak trzeba zauważyć – nie tylko w refleksjach nauko-
wych historyków i filozofów prawa, ale także w prostych ocenach prag-
matycznych zwyczajnego człowieka – istnienie dość ogólnego kryzysu 
sensu w dziedzinie prawa. Wyraża się on w gorzkim zauważaniu stop-
niowego zubożenia etycznego ogłaszanych ustaw i rozporządzeń, a więc 
wartości pedagogicznej prawa, wraz z będącym tego konsekwencją bra-
kiem zaufania do skuteczności tychże ustaw i rozporządzeń. Często 
okazują się one niezdolne do bronienia godności osoby i samego dobra 
wspólnego społeczeństwa, które w oparciu o wątłą i minimalistyczną 
wizję nie mogą być sprowadzane do samego dobrobytu ekonomicznego 
lub hedonistycznego jednostki.

2	 Na temat ewolucji w rozumieniu pojęcia sprawiedliwości por. P. Prodi, 
Una storia della giustizia. Dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra 
coscienza e giustizia, Bologna 2000.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



74 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

W zsekularyzowanym społeczeństwie, które znalazło się pod wpływem 
naznaczonej rozmaitymi dwuznacznościami filozofii oświeceniowej, 
dokonał się postępujący coraz głębiej rozdźwięk między prawem pozy-
tywnym i prawem naturalnym, w wyniku czego normy prawne państw 
lub normy rekomendowane przez ponadnarodowe organizmy politycz-
ne (np. rekomendacja Parlamentu Europejskiego dotycząca związków 
homoseksualnych) wywołują zamieszanie, konsternację i konflikty su-
mienia obywateli. Ponadto, prawa człowieka bywają często przywoły-
wane w sposób narzędziowy – jak w wyżej przywołanym przypadku –to 
znaczy broni się ich bądź je odrzuca, zależnie od arbitralnych wybo-
rów politycznych i ekonomicznych. Wszystko to sprawia, że szacunek 
dla władzy publicznej lub dla jej instytucji zostaje osłabiony, a w konse-
kwencji mnożą się zjawiska przestępcze, jak również sytuacje nielegal-
ne i konflikty społeczne. Można powiedzieć, że socjologicznie jesteśmy 
dzisiaj świadkami postrzegania prawa jako rzeczywistości głównie 
umownej, przejściowej i indywidualistycznej, widzianej zasadniczo 
jako siłowe narzędzie polityczne w służbie interesów subiektywnych 
lub grupowych, najczęściej partyjnych, często niemoralnych (pieniądz, 
władza, hedonizm), nie uwzględniających prawdziwych potrzeb spo-
łecznych i wartości etycznych wspólnoty, których państwo i jego prawo 
powinny strzec, ale także je promować i umacniać, ponieważ stanowią 
one podstawowy element dobra wspólnego. Staje się to wszystko szcze-
gólnie oczywiste w kulturze zachodniej.
Po przypomnieniu okropności prawnych i społecznych spowodowa-
nych przez totalitaryzmy XX wieku, papież święty Jan Paweł II, prze-
mawiając w Wilnie do przedstawicieli świata nauki i kultury, w bardzo 
wymownym momencie, bo zaraz po wyjściu Litwy spod dyktatury ko-
munistycznej i rozpoczęciu wchodzenia na drogę demokracji, mówił 
przestrzegając: „Z drugiej strony, także wewnątrz «demokracji» zorga-
nizowanych według formuły państwa prawa istniały i do dzisiaj istnie-
ją jaskrawe sprzeczności między formalnym uznaniem swobód i praw 
ludzkich a licznymi przejawami niesprawiedliwości i dyskryminacji 
społecznej, tolerowanymi przez te systemy. Są to bowiem modele spo-
łeczne, w których postulat wolności nie zawsze łączony jest z postula-
tem odpowiedzialności etycznej. Ryzyko, na jakie narażone są ustroje 
demokratyczne, polega na tym, że mogą one zostać sprowadzone do 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 75

zespołu reguł nie dość mocno zakorzenionych w niezbywalnych warto-
ściach. Wartości te wyrastają z samej istoty człowieka i dlatego powinny 
stanowić podstawę wszelkiego współżycia między ludźmi i żadna więk-
szość nie może ich unieważnić bez szkodliwych następstw dla człowie-
ka i społeczeństwa. (…) Totalitaryzmy o przeciwnych znakach i chore 
demokracje doprowadziły do głębokich wstrząsów w dziejach naszego 
stulecia”3.
Pojawia się jednak szybko pytanie, kiedy i dlaczego zachorowała demo-
kracja, czyli system, który miał bronić godności i wolności człowieka 
wobec totalitarnych reżimów politycznych i prawnych? Papież Jan Pa-
weł II na to pytanie także udzielił odpowiedzi w przywołanym prze-
mówieniu: „Każdy z systemów, następujących po sobie i wzajemnie się 
zwalczających, miał swą własną fizjonomię, nie sądzę jednak, by błę-
dem było uznanie ich wszystkich za wytwory jednej i tej samej kultury 
immanencji, bardzo rozpowszechnionej w Europie ostatnich wieków, 
z której rodzą się wizje istnienia osobowego i zbiorowego ignorujące 
Boga i lekceważące Jego zamysł wobec człowieka”4.
Wydaje się, że ta niezwykle trafna odpowiedź powinna być wyjątkowo 
uważnie przeanalizowana nie tylko przez wierzących, ale także przez 
każdego poważnego polityka i przez każdego intelektualistę, a zwłaszcza 
przez człowieka prawa, który nie zamyka się ślepo w dogmacie pozyty-
wizmu prawnego. Niestety, dzisiejsi prawnicy i politolodzy nie chwytają 
zwodniczości intelektualnej dogmatu immanentyzmu i pozytywizmu.

2. 	 Utopia  neutra lnośc i

Jest faktem historycznym – wystarczy przeczytać bez uprzedzeń słynną 
Umowę społeczną Rousseau5 – że społeczeństwo demokratyczne naro-

3	 Jan Paweł II, Nowe przymierze między Kościołem a kulturą. Spotkanie 
z przedstawicielami nauki i kultury (5 września 1993), 3, „L’Osservatore 
Romano” 14 (1993) nr 12, s. 17.
4	 Tamże, 4 (s. 17).
5	 Por. J.-J. Rousseau, Umowa społeczna, tł. A. Peretiatkowicz, Poznań 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



76 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

dziło się z filozofii społecznej, w której populizm i pluralizm polityczny, 
mimo wszelkich ograniczeń i słabości, nie poddawał jednak w wątpli-
wość istnienia prawdy obiektywnej odnośnie do osoby ludzkiej i po-
wszechnych wartości moralnych, które należy szanować. Demokracja 
była formą wybierania rządzących, ogłaszania ustaw i decydowania – 
w ramach określonych granic – o ich treści, rozróżniając trójpodział 
władzy(prawodawcza, wykonawcza, sądownicza) – oraz gwarantując 
niezależność każdej z nich, kontrolując równocześnie pełnienie funkcji 
publicznej przez rząd i zapewniając jego legalność. Nie ulegało jednak 
wątpliwości, że ci rządzący i ci sędziowie mieli szanować to dziedzic-
two cywilizacji, prawdy i obiektywnych wartości moralnych, które było 
zakorzenione lub w każdym razie zakładano, że musiało nim być w su-
mieniach obywateli, chrześcijan i niechrześcijan. Co więcej, prawo, 
ustawy i jurysprudencja także w tym sensie spełniały najwyższą rolę pe-
dagogiczną wobec ludu.
Słusznie zostało podniesione przez wielu filozofów nie ulegających do-
gmatyzmowi ideologii liberalno-agnostycznej, że prawo jako uporząd-
kowanie wolności posiada także naturalne ograniczenia. Nie chodzi 
w tym przypadku o ograniczenia zewnętrzne, narzucane autorytar-
nie z zewnątrz (tendencja totalitarna), bądź narzucane przez prostą 
i wszechobejmującą konwencję (tendencja liberalno-radykalna), ale 
o marginesy mające podstawę wewnętrzną, czyli prawo naturalne. Nie-
stety, ideologia liberalno-radykalna, oparta na agnostycyzmie religijnym 
i relatywizmie moralnym, pozbawiając demokrację jej podstawowych 
zasad i wartości obiektywnych, niebezpiecznie zatarła ograniczenia ra-
cjonalności i prawomocności normy. To osłabiło mocno demokratycz-
ny porządek prawny wobec pokusy wolności związanej z naturą, to 
znaczy wolności bez ograniczeń prawdziwie wyzwalających obiektyw-
nej prawdy odnośnie do godności człowieka i niektórych nienaruszal-
nych praw osoby ludzkiej (to znaczy praw prawdziwych, nieoderwanych 
od normalnej natury człowieka)6.

1920.
6	 Por. G. Crepaldi, Il cattolico in politica. Manuale per la ripresa, Siena 
2012, s. 77-83.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 77

Wobec rzeczywistości społecznej tego kryzysu prawa i legalności, do-
gmatycy pozytywizmu prawnego i tak zwanej etyki laickiej z trudem 
szukają obowiązujących kryteriów, aby wyjść z istniejącego kryzysu 
– kryteriów, które mogłyby dostarczyć solidnych podstaw decyzjom 
prawnym, programom politycznym, ich planom społecznym itd. Takie 
kryteria nie wychodzą jednak dzisiaj poza to, że są zdolne zaoferować 
pojęcia takie jak: opinia większości, porządek demokratycznie uznanych 
wartości, bądź też to, co nazywa się prawdą umowną. Racja jest oczywi-
sta: filozofia liberalno-radykalna, którą oni się inspirują, uniemożliwia 
stwierdzenie prawdy obiektywnej o człowieku, to znaczy prawdy bez-
warunkowej, która jest niezależna, która nie polega na umowach, która 
nie pozwala sprowadzić się do opinii osobistych i do czystego porządku 
wartości uznawanych faktycznie w społeczeństwie, tymczasem prawo 
potrzebuje prawdy, która jest prawdą naturalną a nie sztuczną, obiek-
tywną a nie subiektywną, która – jak pokazują dzieje kultury – jawi się 
rozumowi zanim pojawiło się oświecenie ze strony objawienia chrześci-
jańskiego. Nie można odrzucać prawdy, która poprzedza samo pojęcie 
demokracji i poza nie wykracza.
Nauczanie społeczne Kościoła, którego wyrazicielem stał się Jan Pa-
weł II na przykład w encyklice Centesimus annus, podkreśla: „Auten-
tyczna demokracja możliwa jest tylko w państwie prawnym i w oparciu 
o poprawną koncepcję osoby ludzkiej” (nr 46). Nie oznacza to jednak, 
że w państwie prawa wola obywatelska staje się wyłącznym źródłem 
każdej wartości i każdej prawdy o człowieku, każdej zasady moralnej 
i każdej ustawy, jakby większość oddanych głosów automatycznie ro-
dziła absolutną autonomię jakiejś ustawy w stosunku do moralności 
i mogła zwalniać instytucje i struktury publiczne współżycia społecz-
nego z wszelkich uwarunkowań o charakterze etycznym. W państwie 
prawa promulgowane ustawy strzegą podstawowych praw osoby ludz-
kiej, przede wszystkim jej prawa do życia. Papież Jan Paweł II pod-
kreślał: „Chodzi tu o prawa naturalne, uniwersalne i nienaruszalne: 
żadna jednostka, żadna grupa, władza ani państwo – nikt nie może 
ich zmienić, a tym bardziej znieść, gdyż prawa te pochodzą od same-
go Boga”7. Demokracja, jak podkreślał Jan Paweł II w przemówieniu 

7	 Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, Rzym 1988, 38.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



78 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

do grupy biskupów portugalskich z wizytą ad limina, „nie oznacza, że 
wszystko można przegłosować, że system prawny zależy wyłącznie od 
woli większości i że nie można domagać się prawdy w polityce. Prze-
ciwnie, trzeba zdecydowanie odrzucić tezę, według której relatywizm 
i agnostycyzm stanowiłby najlepszą podstawę filozoficzną dla demo-
kracji, biorąc pod uwagę, że demokracja, aby funkcjonować, doma-
gałaby się od obywateli dopuszczenia, że są niezdolni do rozumienia 
prawdy. (…) Taka demokracja narażałaby się na ryzyko przemienienia 
się w najgorszą z tyranii”8.
Trzeba, niestety, stwierdzić, że drugiej połowie XX wieku agnosty-
cyzm religijny i relatywizm moralny, czyli gorzkie owoce immanenty-
zmu filozoficznego i fałszywie liberalnego, przyczyniły się do powstania 
pewnego typu społeczeństwa demokratycznego przeważnie materiali-
stycznego i permisywnego, opartego już nie na prawdach transcendent-
nych i religijnych odnośnie do wiecznego przeznaczenia człowieka, ani 
nawet na elementarnych wymogach moralności naturalnej. Wystarczy 
pomyśleć o deprecjonowaniu i łatwym rozmywaniu węzła małżeńskie-
go, a w konsekwencji tragedii wielu małżeństw i rodzin, o szerzeniu się 
przestępczości, o przemocy rasowej i religijnej, pornografii i perwer-
sjach seksualnych, przerywaniu ciąży, narkotykach, manipulacjach ge-
netycznych itd. Wobec tej rzeczywistości przeważa w prawie wszystkich 
państwach Zachodu zasada liberalno-agnostyczna i prawno-pozytywi-
styczna, według której w społeczeństwie demokratycznym „racjonal-
ność” ustaw zależy jedynie od tego, o czym decyduje większość, aby 
było dozwolone lub tolerowane. Racjonalność prawa w takim przypad-
ku nie jawi się już jako związek normy z naturą ludzką, z obiektywny-
mi wartościami moralnymi, których prawo powinno bronić i ich strzec, 
aby móc poprawnie porządkować postawy społeczne i unikać stopnio-
wego odradzania się dzikiego społeczeństwa.

8	 Giovanni Paolo II, Difendere la vita e contra stare l’agnosticismo 
laicista. Ai Presuli della Conferenza Episcopale Portoghese in visita „ad 
limina” (27 listopada 1992), 4, w: Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XV/2 
(1992), Libreria Editrice Vaticana 1994, s. 721 (719-725).

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 79

3. 	 Prawo i  moralność

Właściwie więc rozwija się świadomość – przypomniana na początku 
– że prawo jest w kryzysie, że następuje ogólniejsza utrata sensu pra-
wa i samej cnoty sprawiedliwości. Nie wynika ten fakt z tego, że wciąż 
w wielu krajach odkrywa się poważne nadużycia w kierowaniu admi-
nistracją publiczną, w świecie interesów i użycia środków publicznych. 
Te poważne sprawy, to prawda, każą mówić niespokojnie o kryzysie 
prawa i kryzysie moralności nawet dogmatystom etyki laickiej, która – 
po zawieszeniu treści etycznych relacji człowieka z Bogiem i człowieka 
z samym sobą – sprowadziła cnotę sprawiedliwości do samej etyki spo-
łecznej, to znaczy do relacji czysto intersubiektywnych. Przeciwnie jed-
nak do redukcyjnej i wątłej wizji tego moralizmu agnostycznego, racje 
kryzysu jawią się jako szersze i o wiele głębsze niż prosta utrata zmysłu 
obowiązków społecznych. Są nimi raczej pogłębiające się w wielu pań-
stwach zubożenie etyczne, permisywna amoralność działalności prawo-
dawczej i jurysprudencji oraz wynikające z tego stopniowe osłabienie 
racjonalności promulgowanych ustaw i wyroków ich trybunałów. To są 
czynniki, które prowadzą do deprecjonowania prawa i utraty jego za-
sadniczej mocy wiążącej. Amoralność prawodawcy i sędziego stanowią 
najbardziej stymulujące impulsy skłaniające obywatela do amoralności.
Jestem świadomy, że w tym punkcie naszego wywodu ktoś mógłby 
podnieść zastrzeżenie, oceniając sformułowane uwagi w kluczu mo-
ralizującym, a nawet fundamentalistycznym, że następuje w nich nie-
bezpieczne pomieszanie porządku prawnego i porządku etycznego. Czy 
ich autor nie zdaje sobie sprawy, że przykazanie moralne odwołuje się 
do sumienia, podczas gdy norma prawna dotyczy relacji zewnętrznych 
dotyczących społecznego postępowania człowieka? Czy nie zdaje sobie 
sprawy, że w całym tym rozumowaniu, oprócz pomieszania pojęć, od-
bija się pewna nostalgia za chrześcijaństwem średniowiecznym i za sys-
temem prawnym katolickiego państwa wyznaniowego?
Zauważmy szybko, wbrew wszelkim okolicznościom, fakt na ogół po-
mijany przez zwolenników moralności laickiej i pozytywizmu prawne-
go tak zwanego państwa laickiego, czyli wolnego od wszelkich konotacji 
religijnych. Permisywnemu prawodawstwu dotyczącemu przerywania 
ciąży, prawom państwowym liberalizującym narkotyki, ułatwieniom 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



80 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

w rozpowszechnianiu pornografii i perwersji seksualnych, użyciu em-
brionów ludzkich w celach kosmetycznych, manipulacjom genetycz-
nym i innym atakom na osobę ludzką sprzeciwia się nie tylko nauczanie 
Kościoła katolickiego, ale także bardziej lub mniej formalne wypowie-
dzi doktrynalne innych wyznań chrześcijańskich i innych religii (islam, 
judaizm i inne), ale przeciwstawiają się im także, otwarcie lub nieco 
wstydliwie z obawy przed zakwalifikowaniem od razu jako prawica czy 
też skrajna prawica, liczni przedstawiciele tej części świata intelektual-
nego, którzy deklarują swoją obojętność religijną, ale podkreślają sta-
nowisko kulturowo-humanistyczne. Działają w taki sposób, ponieważ 
wiedzą bardzo dobrze, że przeciwstawianie się takim amoralnym pra-
wom nie tylko opiera się na rozumie oświeconym przez wiarę, ale jesz-
cze wcześniej na tym, co klasycy nazywali prawym rozumem, będącym 
naturalnym wyrażeniem pierwotnego zmysłu moralnego, zdolnego do 
odróżnienia dobra od zła, prawdy od fałszu. „Jest zaiste prawdziwe pra-
wo – wyjaśniał Cyceron w Państwie – prawo rzetelnego rozumu, zgodne 
z naturą, zasiane do umysłów wszystkich ludzi, niezmienne i wieczne, 
które nakazując wzywa nas do wypełnienia powinności, a zakazując od-
strasza od występków. (…) Prawo to nie może być ani odmienione przez 
inne, ani uchylone w jakiejś swej części, ani zniesione całkowicie”9.
Niech mówią, co chcą, ci, którzy odrzucają prawo naturalne, ale jest fak-
tem, że to prawo – wypisane w sercu człowieka – pozostało zasadniczo 
niezmienione w ciągu dziejów; co więcej, było ono decydującym czyn-
nikiem w cywilizacyjnym rozwoju narodów i kultur. To prawo nie zo-
stało wymyślone przez chrześcijan ani przez żadną inną religię. Kościół 
katolicki ogranicza się do przypominania, jak uczynił w Katechizmie 
Kościoła katolickiego, że „Główne przepisy prawa naturalnego zosta-
ły wyłożone w Dekalogu” (nr 1955), potwierdzając zarazem jego rolę 
w życiu społecznym: „Prawo naturalne, będące doskonałym dziełem 
Stwórcy, dostarcza solidnych podstaw, na których człowiek może wzno-
sić budowlę zasad moralnych, kierujących jego wyborami. Ustanawia 
ono również podstawę moralną niezbędną do budowania wspólnoty 
ludzkiej. Wreszcie, dostarcza koniecznej podstawy dla prawa cywilne-

9	 Cyceron, O państwie [3, 22], w: Marcus Tulius Cicero, Pisma 
filozoficzne, tł. W. Kornatowski, t. 2, Warszawa 1960, s. 133.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 81

go, które się do niego odnosi, albo przez refleksję, która wyprowadza 
wnioski z jego zasad, albo przez uzupełnienia o charakterze pozytyw-
nym i prawnym” (nr 1959).
W każdym razie, i wracając na pole refleksji naukowej i metodologicz-
nej, nie wydaje się uzasadnione, aby można było przypisać wystarcza-
jącą spójność ewentualnym zastrzeżeniom pomieszania pojęć między 
moralnością i prawem. Jest bowiem prawdą, że moralność i prawo są 
dwoma różnymi naukami, że dotyczą człowieka z różnych perspektyw 
i stawiają sobie różne cele. Moralność zajmuje się pierwszorzędnie po-
rządkiem człowieka jako osoby, to znaczy dotyczy całości wymogów 
wynikających ze struktury ontologicznej człowieka jako istoty stwo-
rzonej i obdarowanej szczególną naturą, godnością i celowością. Pra-
wo natomiast zajmuje się pierwszorzędnie porządkiem społecznym, 
to znaczy dotyczy – mówimy o prawie jako uporządkowaniu racjo-
nalnym – całości struktur, które organizują życie wspólnoty cywilnej, 
czyli społeczeństwa. Ale jeśli – jak zostało wyżej przypomniane – naj-
bardziej znaczącym i pozytywnym faktem postępu nauki prawa było 
właśnie postawienie w centrum rzeczywistości prawnej, jako jej praw-
dziwego protagonisty, człowieka, to jest oczywiste, że prawo zdrowej 
demokracji musi uwzględniać strukturę ontologiczną osoby ludzkiej, 
jej naturę bycia nie tylko zwierzęciem, ale istotą rozumną, wolną, po-
siadającą wymiar transcendentny, religijny i duchowy, który nie może 
być ignorowany ani ograniczany. W przeciwnym wypadku takie prawo 
byłoby rzeczywiście antynaturalne, niemoralne; byłoby narzędziem to-
talitarnego porządku społecznego, zupełnie podporządkowującego so-
bie indywidualnego człowieka. Tu nie ma miejsca – z czystej uczciwości 
naukowej – na relatywizm etyczny, to znaczy na negowanie istnienia 
obiektywnej prawdy o człowieku, jak nie ma miejsca (jeśli chce się unik-
nąć powrotu dzikiego społeczeństwa) na obronę prawomocności pozy-
tywnego prawa, które „rozwiodło się” z moralnością.
Jest prawdą, że taki rozwód lub separacja nie mogą być uprawnione ani 
teoretycznie – naukowo – ani faktycznie, czym był i nadal pozostaje 
właśnie kryzys etyki wywołany przez filozofię immanentystyczną i su-
biektywistyczną, co doprowadziło do kryzysu świata sprawiedliwości. 
Biorąc pod uwagę ścisłą więź prawa z moralnością, wcale nie zdumie-
wa, że obecny kryzys prawa łączy się z kryzysem moralności. „Simul 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



82 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

stabunt et simul cadunt – razem stoją i razem upadają” chciałoby się 
powiedzieć. Obydwa kryzysy mają to samo źródło, a mianowicie rela-
tywizm aksjologiczny, który ostatecznie opiera się na agnostycyzmie 
religijnym. Tym, co prawomocnie staje się przedmiotem dyskusji, jest 
ostatecznie istnienie prawdy prawa, opartej na osobowym i relacyjnym 
bycie człowieka, a ostatecznie na istnieniu Boga, to znaczy na zasadach 
klasycznej wizji, nie tylko chrześcijańskiej, prawa naturalnego i prawa 
w ogóle. Wartości demokracji, wolności i praw człowieka są w ten spo-
sób pozbawione wszelkiego odniesienia transcendentnego, a na końcu 
te wartości – zredukowane i manipulowane – zwracają się przeciw sa-
memu człowiekowi i przeciw współżyciu społecznemu. Nie tylko natu-
ralne dobra prawa ulegają relatywizacji – począwszy od tych najbardziej 
podstawowych, jak życie i rodzina – ale zanika sam sens prawa i odpo-
wiadająca mu cnota sprawiedliwości. Ten zanik jest najbardziej oczywi-
stym dowodem agonii prawnej, do której dochodzą chore demokracje 
epoki pooświeceniowej.

4. 	 Zanim będzie  za  późno

Z przekonaniem i zdecydowaniem, ale i ze spokojem – także dlatego, że 
w ciągu dwudziestu wieków dziejów przezwyciężył wiele kataklizmów 
społecznych i kryzysów cywilizacji – Kościół demaskuje istniejącą sytu-
ację. Papież Jan Paweł II w encyklice Centesimus annus nauczał: „Totali-
taryzm rodzi się z negacji obiektywnej prawdy: jeżeli nie istnieje prawda 
transcendentna, przez posłuszeństwo której człowiek zdobywa swą peł-
ną tożsamość, to nie istnieje też żadna pewna zasada, gwarantująca 
sprawiedliwe stosunki pomiędzy ludźmi. Istotnie, ich klasowe, grupo-
we i narodowe korzyści nieuchronnie przeciwstawiają jednych drugim. 
Jeśli się nie uznaje prawdy transcendentnej, triumfuje siła władzy i każ-
dy ciąży do maksymalnego wykorzystania dostępnych mu środków, do 
narzucenia własnej korzyści czy własnych poglądów, nie bacząc na pra-
wa innych” (nr 44). W encyklice Veritatis splendor, ewidentnie przeciw 
zwolennikom kultury agnostycznej, podkreślał: „Po upadku w wie-
lu krajach ideologii, które wiązały politykę z totalitarną wizją świata – 
przede wszystkim marksizmu – pojawia się dzisiaj nie mniej poważna 

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji	 83

groźba zanegowania podstawowych praw osoby ludzkiej i ponownego 
wchłonięcia przez politykę nawet potrzeb religijnych, zakorzenionych 
w sercu każdej ludzkiej istoty: jest to groźba sprzymierzenia się de-
mokracji z relatywizmem etycznym, który pozbawia życie społeczno-
ści cywilnej trwałego moralnego punktu odniesienia, odbierając mu, 
w sposób radykalny, zdolność rozpoznawania prawdy” (nr 101).
Niestety, jeśli chodzi o większość porządków prawnych narodów demo-
kratycznych, ta groźba stała się już lub szybko staje się uciążliwą rzeczy-
wistością. Trzeba przyznać, że w takich narodach zostało zdemolowane 
samo pojęcie demokracji, a w konsekwencji znalazła się w kryzysie racjo-
nalność ich praw. W tych społecznościach demokracja nie jest już upo-
rządkowaniem społecznym wolności w ramach granic naturalnych – to 
znaczy prawa naturalnego, szacunku dla podstawowych praw i obowiąz-
ków ludzkich, które mają swoją podstawę w obiektywnej prawdzie doty-
czącej natury osoby ludzkiej. W konsekwencji jest chore także ich prawo: 
racjonalność ich ustaw nie jawi się już jako wiążąca – oprócz konkretnych 
okoliczności społecznych i kulturowych – dla koniecznej obrony prawd 
i wartości obiektywnych, w których wyraża się godność człowieka.
Stwierdziwszy autonomię prawa pozytywnego odnośnie do obiektywne-
go prawa naturalnego – a jeszcze bardziej odnośnie do prawd dotyczą-
cych transcendentnego przeznaczenia człowieka – jedyne ewentualne 
powiązanie działalności prawnej z moralnością można by znaleźć jedy-
nie na poziomie jakiejś „rotacyjnej” etyki, subiektywnej i sprowadzonej 
do samych relacji społecznych osoby. Jednak ta poważnie chora ety-
ka – dotknięta jakby niewydolnością sercową, ponieważ opierając się na 
prawdach umownych, pretenduje do tego, że nie potrzebuje serca i pod-
stawowej zasady moralności, którą jest Bóg – okazała się już kompletną 
porażką. Także z tej racji, że życie sumienia jest jednorodne i często zjawi-
ska moralne żyją w nim na niewyraźnej granicy między tym, co świadome 
i nieświadome. Gdy więc aprobuje się prawo państwowe, które dopuszcza 
przerywanie ciąży, jest możliwe, że – może nie całkiem świadomie – ktoś 
powie: jeśli jest dozwolone przerywanie ciąży, to przecież nie będzie kata-
strofą wzięcie łapówki, co moralnie jest rzeczą mniej obciążającą.
Co jednak robić, by uniknąć tego samobójstwa prawnego demokracji 
– pojęcie podobne do przerywania ciąży. Odpowiedź jest tylko jedna, 
a mianowicie trzeba obronić wolność człowieka wobec totalitaryzmu 

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



84 	 ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

agnostycznego i immanentystycznego; trzeba odbudować autentyczne 
rozumienie wolności osobowej, która nie może pozostawać oderwana 
od prawdy obiektywnej (prawdy bezwarunkowej, to znaczy nie subiek-
tywnej i umownej) odnośnie do osoby ludzkiej; trzeba na nowo połą-
czyć sprawiedliwość z prawdą, doprowadzić prawo pozytywne państw 
demokratycznych do poszanowania prawa naturalnego. W przeciwnym 
wypadku dopełni się agonia prawna demokracji lub – i nie jest to tylko 
gra słów – demokratyczna agonia prawa.

Bibl iograf ia

Cicero Marcus Tulius, Pisma filozoficzne, tł. W. Kornatowski, t. 2, Warszawa 1960.
Giovanni Paolo II, Difendere la vita e contra stare l’agnosticismo laicista. Ai Presuli della 

Conferenza Episcopale Portoghese in visita „ad limina” (27 listopada 1992), 4, w: Inse-
gnamenti di Giovanni Paolo II, XV/2 (1992), Libreria Editrice Vaticana 1994, s. 719-725.

Crepaldi G., Il cattolico in politica. Manuale per la ripresa, Siena 2012.
Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, Rzym 1991.
Jan Paweł II, Encyklika Veritatis splendor, Rzym 1993.
Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, Rzym 1988.
Jan Paweł II, Nowe przymierze między Kościołem a kulturą. Spotkanie z przedstawicielami 

nauki i kultury (5 września 1993), 3, „L’Osservatore Romano” 14 (1993) nr 12, s. 16-18.
Kirk G. S., Raven J. E., Schofield M., Filozofia przedsokratejska. Studium krytyczne z wy-

branymi tekstami, tł. J. Lang, Warszawa-Poznań 1990.
Prodi P., Una storia della giustizia. Dal pluralismo dei fori al moderno dualismo tra co-

scienza e giustizia, Bologna 2000.
RousseauJ.-J., Umowa społeczna, tł. A. Peretiatkowicz, Poznań 1920.

Ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski ‒ kapłan diecezji tarnowskiej; w latach 
2014-2020 dziekan Wydziału Teologicznego Sekcja w Tarnowie (UPJPII). Od 1997 
roku wykłada teologię dogmatyczną na Wydziale Teologicznym Sekcja w Tarnowie. 
Od 2010 roku wykładowca mariologii w Instytucie Maryjno-Kolbiańskim 
„Kolbianum” w Niepokalanowie. Członek Polskiego Towarzystwa Mariologicznego, 
Towarzystwa Teologów Dogmatyków, Polskiego Towarzystwa Teologicznego Oddział 
w Tarnowie, członek zwyczajny Międzynarodowej Papieskiej Akademii Maryjnej 
w Rzymie. Autor licznych publikacji teologicznych.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



 R E C E N Z J E
﻿REVIEW



Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



Sympozjum • Rok XXIX 2025 • nr 1(48) • e-ISSN 2544-3283	 s. 87-91

mgr lic. Dorota Mazur OV
email: dorotaov@gmail.com
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.006.23210

R E C E N Z J A :  H O L LY  O R D WAY, 
W I A R A  T O L K I E N A .  D U C H O WA 
B I O G R A F I A ,  K R A KÓ W  2024

REVIEW: HOLLY ORDWAY, TOLKIEN’S FAITH: 
A SPIRITUAL BIOGRAPHY, KRAKÓW 2024

Nakładem wydawnictwa Esprit w roku 2024 ukazała się popularno-
naukowa pozycja autorstwa Holly Ordway pt. Wiara Tolkiena. Ducho-
wa biografia. Na język polski przełożył ją Łukasz Malczak1. Autorka, 
Holly Ordway, jest profesorem Wiary i Kultury w Instytucie Word on 
Fire, profesorem języka angielskiego na Houston Christian Univer-
sity i badaczką życia oraz twórczości Tolkiena. Na rynku dostępne są 
jej książki o apologetyce chrześcijańskiej, a także dwie o J.R.R. Tolkie-
nie (z roku 2021 pt. Tolkien’s Modern Reading: Middle-earth Beyond the 
Middle Ages. Word on Fire oraz z roku 2023 pt. Tolkien’s Faith: a Spiri-
tual Biography. Word on Fire). Ordway była ateistką, ale została katolicz-

1 H. Ordway, Wiara Tolkiena. Duchowa biografia, tłum. Łukasz Malczak, Kraków 
2024.

mailto:dorotaov%40gmail.com?subject=
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.006.23210
https://doi.org/10.4467/25443283SYM.25.006.23210



88 	 mgr lic. Dorota Mazur OV -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

ką za sprawą jednego ze swoich przyjaciół, który pomógł jej spojrzeć na 
Władcę Pierścieni i Opowieści z Narnii świeżym okiem: okiem wiary2.
Nie jest więc przypadkiem, że w pozycji książkowej Holly Ordway, do-
tyczącej życia Tolkiena, ukazana zostaje jego droga do wiary. Głównym 
założeniem autorki stało się bowiem skupienie się na kształtującej wy-
bory i sposób postrzegania świata wierze katolickiej, która nadawała tor 
rozwojowi jego duchowości. Chociaż na rynku księgarskim dostępnych 
jest wiele książek opisujących życie Tolkiena, nie było do tej pory po-
zycji omawiającej w sposób zwięzły i dogłębny jego duchową biografię.
Dzieło to z założenia nie zawiera analizy pism Tolkiena, nawet z punktu 
widzenia ich duchowości. Chociaż byłoby to interesujące, jednak wykra-
czałoby poza zakres założeń autorki, która w podtytule książki Ducho-
wa biografia jasno zawęziła ścieżkę swoich poszukiwań do perspektywy 
opisu życia duchowego Tolkiena. Pojawiające się w książce różnego ro-
dzaju wydarzenia, nie będące do końca związane z duchowością, uka-
zane są o tyle, o ile są konieczne do właściwego zrozumienia rozważań 
autorki nad życiem religijnym Tolkiena, który do swojej wiary doszedł 
z trudem, doświadczając po drodze wielu dramatów.
Niewątpliwym plusem pozycji jest przedstawienie osi czasu życia Tol-
kiena, co ułatwia czytelnikowi uzmysłowić sobie przebieg jego ścieżki 
zawodowej i życia prywatnego.
Autorka nie zamierzała w swoim opracowaniu ograniczyć się jedynie do 
zestawienia dostępnych na rynku literackich i krytycznych komentarzy, 
dotyczących duchowego życia Tolkiena. Posługując się zrozumiałym 
dla czytelnika językiem, w sposób zwięzły połączyła religijne aspekty 
pisarstwa Tolkiena z wydarzeniami z jego życia.
Wszystko to zaś starała się umieścić w kontekście przyjętego wówczas 
w Kościele pewnego modelu praktyk religijnych. Przykładem może być 
podejście do częstotliwości przyjmowania Komunii Świętej: „Tolkien wie-
rzył – jak pisze Holly Ordway – że częste przystępowanie do Komunii 
Świętej ma swoje fundamentalne znaczenie dla życia duchowego. Swoje-
mu synowi Michałowi wyjaśniał, że siedem razy w tygodniu jest bardziej 

2 Informacje o autorce można znaleźć: hollyordway.com (odczyt z dn. 17.09.2025); 
wordonfire.org/author/dr-holly-ordway/ (odczyt z dn. 17.09.2025); en.wikipedia.
org/wiki/Holly_Ordway (odczyt z dn. 17.09.2025).

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Recenzja: Holly Ordway, Wiara Tolkiena. Duchowa biografia	 89

pokrzepiające niż siedem razy z przerwami. Zalecał nie tylko codzien-
ne uczestnictwo we Mszy Świętej – co nie było rzadkością wśród poboż-
nych katolików w tamtych czasach – lecz przyjmowanie Komunii, ilekroć 
uczestniczy się we Mszy, co było znacznie rzadziej praktykowane”3.
Walorami książki stają się także inne cenne aspekty. Po pierwsze – mimo 
nie najniższej ceny warto zakupić omawianą pozycję ze względu na jej 
nowatorskie ujęcie, zwłaszcza że do tej pory nie pojawiła się na rynku 
tak obszerna tolkienowska biografia, zawierająca spojrzenie na jego ży-
cie duchowe.
 Po drugie – kompozycja: podział książki na poszczególne rozdziały 
jest w pełni uzasadniony i zrozumiały dla czytelnika, który ma możli-
wość zapoznania się z konkretnymi wyzwaniami, jakich doświadczał 
w swym rozwoju religijnym Tolkien i co miało wpływ na kształtowa-
nie jego wrażliwości religijnej, a także tożsamości – zwłaszcza nawróce-
nie matki, mające swoje konsekwencje w sposobie wychowania twórcy 
Hobbita, jego niezwykła przyjaźń z C.S. Lewisem czy udział w pierwszej 
wojnie światowej.
Po trzecie – wartość merytoryczna: autorka przedstawia wiele nowych 
faktów, które ukazuje z nowej perspektywy, przypominając jednocześ
nie, czym jest wiara i życie w Kościele. Pozytywną, w moim odczuciu, 
cechą pozycji są ilustracje: pochodzące z różnych etapów życia Tolkiena, 
co daje czytelnikowi możliwość realnego wyobrażenia sobie pewnych 
miejsc, sytuacji, faktów, pozycji czy osób z nim związanych, a zasygna-
lizowanych w dziele.
Zgłębiając pozycje dotyczące C.S. Lewisa i dzieła jego autorstwa, napo-
tykałam na fragmenty, które dotyczyły Tolkiena – jego życia i dzieł, ale 
nigdy nie zainteresowałam się tą postacią tak dalece, by zacząć zgłębiać 
tolkienowskie dzieła. Ktoś z bliskich podarował mi książkę Holly Or-
dway, która w sposób dla mnie bardzo ciekawy opisała rzeczywistość 
tolkienowską, wszystkie etapy jego życia, co odsłoniło przede mną moż-
liwości zrozumienia i poszukiwania jego dzieł w kontekście przeży-
wanego przez niego na różnych płaszczyznach życia religijnego. Ujęło 
mnie również odnalezienie przez autorkę polskiego wątku, jakim był 
jego związek z Matką Boską Częstochowską. Tolkien interesował się 

3	 H. Ordway, Wiara Tolkiena, dz. cyt., s. 151.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l



90 	 mgr lic. Dorota Mazur OV -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Matką Bożą Częstochowską ze względu na swoją pobożność maryjną, jak 
i dlatego, że był głęboko zaniepokojony zagrożeniami związanymi z ko-
munizmem oraz naruszeniami wolności religijnej4. Oba te powody słu-
żą jako wyjaśnienie jego własnego wkładu w polską pobożność katolicką, 
który wniósł z udziałem swojego dawnego adwersarza Hilaire’a Belloca. 
Na długo przed drugą wojną światową Belloc napisał wiersz zatytuło-
wany Ballada do Matki Bożej Częstochowskiej, po czym udał się na piel-
grzymkę na Jasną Górę, gdzie oprawioną kopię jego utworu zawieszono 
na ścianie kaplicy5. Kiedy po wojnie słuch o Bellocu zaginął, Tolkien 
– na prośbę byłego wojennego redaktora polskiej sekcji informacyj-
nej serwisu BBC – Gregor’ego McDonald’a – przygotował kaligraficz-
ną wersję tekstu zaginionej Ballady Belloca, która dotarła na Jasną Górę 
w 1961 roku6.
Niemałym zaskoczeniem zdaje się wyjaśnienie wszelkiego rodzaju ter-
minologii czy dopowiedzenia w przypisach dolnych (np. czym zajmują 
się Siostry Miłosierdzia7), odwołania do poszczególnych tytułów umiesz-
czonych w przypisach końcowych, umiejscowionych w końcowej czę-
ści tekstu, dodatek z modlitwami i fragmentami Liturgii (umieszczony 
zaraz za osią życia Tolkiena) oraz Glosariusz, umiejscowiony w książ-
ce w końcowej jej części przed przypisami końcowymi, a będący rów-
nież opisem poszczególnych pojęć, takich jak np. adwent, laik, kruchta, 
pojednanie, spowiedź itp. Posunięcie to ma walor dodatni, gdyż osoba 
chcąca poznać osobę Tolkiena i będąca być może obojętna religijnie lub 

4 Chodzi o ogłoszenie w 1957 przez kard. Wyszyńskiego Wielkiej Nowenny i peregry-
nację obrazu Matki Bożej Częstochowskiej oraz napisany przez niego tekst ślubów 
narodowych, które miały być odnowieniem królewskich ślubów lwowskich Jana Ka-
zimierza w ich trzechsetną rocznicę – kard. Wyszyński był w tym okresie więziony 
i prześladowany; zob. P Szylak, Our Lady od Częstochowa. Queen of Poland, the 
blog of the Dominican Friars of Scotland, England & Walles, https://english.op.org/
godzdogz/our-lady-of-czestochowa-queen-of-poland/ (odczyt z dn. 18.09.2025); 
Church in Poland Begins 4th Year of „Great Novena”, „The Catholic Standard and Ti-
mes” [Roman Catholic Archdiocese of Philadelphia, Pennsylvania], 3 czerwca 1960, 
s. 16, https://www.thecatholicnewsarchive.org/?a=d&d=cst19600603-01.2.120&e=--
------en-20--1--txt-txIN--------, (odczyt z dn. 18.09.2025).

5 Zob. J. Pietrkiewicz, Wprowadzenie do: H. Belloc, The Ballade of Our Lady of Czę-
stochowa, „The Chesterton Review” 2006, s. 29.

6	 H. Ordway, Wiara Tolkiena, dz. cyt., s. 446.
7 Zob. H. Ordway, Wiara Tolkiena, dz. cyt., s. 226, przypis dolny.

Sy
m

p
o

zj
u

m
 

•
 

R
o

k
 X

X
IX

 2
0

2
5

 
•

 
n

r 
1

(4
8

) 
•

 
e

-I
S

S
N

 2
5

4
4

-3
2

8
3

 
•

 
h

tt
p

s:
//

sy
m

p
o

zj
u

m
.s

cj
.p

l

https://www.thecatholicnewsarchive.org/?a=d&d=cst19600603-01.2.120&e=-------en-20--1--txt-txIN--------
https://www.thecatholicnewsarchive.org/?a=d&d=cst19600603-01.2.120&e=-------en-20--1--txt-txIN--------


- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Recenzja: Holly Ordway, Wiara Tolkiena. Duchowa biografia	 91

dopiero poszukująca, łatwiej może odnaleźć się w terminologii zastoso-
wanej w tej pozycji wydawniczej.
Bardzo polecam tę pozycję każdemu, kto chce sięgnąć po studium uka-
zujące duchowość Tolkiena i poznać jego życie, w którym w piękny spo-
sób wiara przenikała się z twórczością i twórczość z wiarą.

Dorota Mazur OV – mgr lic. teologii (UPJP2), mgr historii Kościoła (UPJP2), 
dziennikarka – absolwentka Podyplomowego Studium Dziennikarskiego UPJP2, 
część studiów z zakresu teologii odbyła w niemieckim Freiburgu im Breisgau na 
Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, autorka licznych książek i artykułów z zakresu 
teologii oraz historii Kościoła, dziewica konsekrowana Archidiecezji Krakowskiej, 
członek Biura Prasowego Zgromadzenia Księży Najświętszego Serca Jezusowego 
oraz Sercańskiego Centrum Duchowości.

Sy
m

p
o

zju
m

 
•

 
R

o
k

 X
X

IX
 2

0
2

5
 

•
 

n
r 1

(4
8

) 
•

 
e

-IS
S

N
 2

5
4

4
-3

2
8

3
 

•
 

h
ttp

s://sy
m

p
o

zju
m

.scj.p
l





 Z A S A D Y  P U B L I K A C J I

Zasady ogólne

  1.	 Redakcja przyjmuje materiały w formie artykułu, recenzji lub sprawozdania, 
które nie były wcześniej publikowane ani przekazane w tym samym czasie 
do redakcji innych czasopism.

  2.	 Objętość artykułu powinna wynosić nie mniej niż 20 000 znaków i nie więcej 
niż 40 000 znaków (znaki ze spacjami, w przybliżeniu nie więcej niż 20 stron 
formatu A4 wraz z przypisami i bibliografią.

  3.	 Do artykułu należy dołączyć tłumaczenie tytułu w języku angielskim (jeśli arty-
kuł został przygotowany w języku innym niż polski – tłumaczenia tytułu na ję-
zyk polski i angielski). Należy dołączyć również streszczenie (ok. 1200 znaków) 
i słowa kluczowe w języku polskim oraz języku angielskim, jak również krótki 
biogram autora (ok. 400 znaków – tytuł naukowy, imię i nazwisko, ośrodek na-
ukowy, dziedziny zainteresowań, e-mail) oraz adres poczty konwencjonalnej. 
W streszczeniu winien zostać wskazany problem podjęty w artykule oraz struk-
tura przeprowadzonej w nim analizy.

  4.	 Na końcu artykułu należy umieścić bibliografię wszystkich cytowanych pozycji. 
W przypadku cytatów z dzieł starożytnych należy także podać pełne dane bi-
bliograficzne użytego w artykule współczesnego przekładu.

  5.	 Recenzje książek powinny wynosić 10 000-12 000 znaków ze spacjami. Redak-
cja przyjmuje recenzje książek polskojęzycznych – wydanych w ostatnich trzech 
latach przed publikacją bieżącego numeru „Sympozjum”, lub książek obcoję-
zycznych – wydanych w ostatnich pięciu latach.

  6.	 Sprawozdania z konferencji, sympozjów naukowych i zjazdów: 10 000 – 
12 000 znaków ze spacjami lub w formie artykułów.

  7.	 Terminy nadsyłania materiałów: wydanie wiosenne – do 31 III, wydanie jesien-
ne – do 30 IX.

  8.	 Autor, przekazując materiał do publikacji, zapewnia o jego oryginalności i po-
siadaniu do niego wszelkich praw. Poświadcza także, że przesłany tekst nie jest 
w danym momencie poddawany ewaluacji lub przygotowywany do druku przez 
innego wydawcę. Autor wyraża także zgodę na bezpłatną publikację nadesłane-
go materiału w wersji drukowanej i elektronicznej (na stronach internetowych 
oraz w bazach danych materiałów naukowych) oraz na przechowywanie i udo-
stępnianie tekstu za pomocą nośników danych.

  9.	 Nadsyłane artykuły podlegają recenzji specjalistów z danej dziedziny i po uzy-
skaniu aprobaty są dopuszczane do publikacji.

10.	 W przypadku przyjęcia tekstu do druku Redakcja zastrzega sobie prawo 
do wnoszenia poprawek w ramach pracy edytorskiej. Materiałów niezamówio-
nych Redakcja nie zwraca.

11.	 Autorzy opublikowanych artykułów, recenzji oraz sprawozdań otrzymują eg-
zemplarz drukowany „Sympozjum”.



94 	 Zasady publikacji -- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Przygotowanie tekstów do publ ikac j i

1.	 Tekst główny: format Word 97-2007, czcionka Times New Roman 12, interlinia 
1,5, do lewej, bez dzielenia wyrazów, bez tabulatorów, bez pogrubień, można za-
chować kursywę.

2.	 Przypisy: czcionka Times New Roman 10, do lewej, interlinia 1, autor (inicjał 
imienia i nazwisko) kapitalikami, tytuł kursywą, miejsce i rok wydania oraz 
strony antykwą.

3.	 Autorzy są proszeni o sprawdzenie, czy tekst spełnia powyższe kryteria. Teksty, 
które nie spełniają wymagań redakcyjnych, mogą zostać odrzucone.

Materiały do publikacji w „Sympozjum” oraz korespondencję należy kierować 
na adres:  
„Sympozjum”,  
Stadniki 81, 32-410 Dobczyce
lub drogą elektroniczną: sympozjum@scj.pl

Pol i tyka prywatnośc i

Imiona, nazwiska, adresy i inne dane autorów „Sympozjum” używane są wyłącznie 
w celach związanych z funkcjonowaniem naszego pisma. W konsekwencji dane 
te nie są wykorzystywane do innych celów i nie są udostępniane innym pod-
miotom.

Przykłady opisów bib l iograf icznych

Bibliografia
Dokumenty Kościoła II Sobór Watykański, Konstytucja o Objawieniu Bożym Dei 

verbum, Rzym 1965.
Benedykt XVI, Encyklika Deus caritas est, Rzym 2006.
Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja Dominus Iesus, Rzym 2000.

Książki
Balter L., Eschatologia końca XX w., Siedlce 2001.

Artykuły z dzieł zbiorowych i czasopism
Kijas Z. J., Traktat o Duchu Świętym i łasce, w: E. Adamiak, A. Czaja, J. Majewski 

(red.), Dogmatyka, t. 4, Warszawa 2007, s. 321-362.
Wroceński J., Kapituła generalna podmiotem najwyższej władzy w instytucie zakon-

nym, „Sympozjum” 2(31) (2016), s. 211-237.



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Zasady publikacji	 95

Hasło z encyklopedii, słownika
Kudasiewicz J., Paruzja, w: A. Zuberbier (red.), Słownik Teologiczny, Katowice 1998, 

s. 386-388.

Cytowanie stron internetowych
Ołdakowski  K., Ulepszona ludzkość,  http://www.przegladpowszechny.

pl/2011/01/01/ulepszona-ludzkosc/ (odczyt z dn. 15.01.2011 r.).

Przypisy
Dokumenty Kościoła II Sobór Watykański, Konstytucja o Objawieniu Bożym Dei 

verbum, Rzym 1965, 5.
Benedykt XVI, Encyklika Deus caritas est, Rzym 2006, 3-4.
Kongregacja Nauki Wiary, Deklaracja Dominus Iesus, Rzym 2000, 8.

Książki
L. Balter, Eschatologia końca XX w., Siedlce 2001, s. 2-3.

Artykuły z dzieł zbiorowych i czasopism
Z. J. Kijas, Traktat o Duchu Świętym i łasce, w: E. Adamiak, A. Czaja, J. Majewski 

(red.), Dogmatyka, t. 4, Warszawa 2007, s. 330.
J. Wroceński, Kapituła generalna podmiotem najwyższej władzy w instytucie za-

konnym, „Sympozjum” 2(31) (2016), s. 220-221.

Hasło z encyklopedii, słownika
J. Kudasiewicz, Paruzja, w: A. Zuberbier (red.), Słownik Teologiczny, Katowice 1998, 

s. 387-388.

Dzieło cytowane wcześniej
L. Balter, Eschatologia…, dz. cyt., s. … .

Cytowanie stron internetowych
K. Ołdakowski, Ulepszona ludzkość, http://www.przegladpowszechny.

pl/2011/01/01/ulepszona-ludzkosc/ (odczyt z dn. 15.01.2011 r.).
Używamy skrótów: tenże (kapitaliki); tamże (antykwa); dz. cyt. (kursywa).



96 	 Publishing rules - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

 PUBLISHING RULES

General  ru les

  1.	 The board accepts materials in the form of articles, reviews or reports; neither 
already published nor simultaneously delivered for publication in other perio-
dicals. 

  2.	 The scope of the article should not be less than 20,000 and should not exceed 
40,000 characters, including whitespaces (no more than approximately 20 A4-
-size pages, including footnotes and bibliography).

  3.	 The author is required to provide the English translation of the article title (or, 
if the article was not written in Polish — its Polish and English title). Please also 
attach a short abstract (approx. 1,200 characters) and keywords in Polish and 
English, as well as a short author’s biography (approx. 400 characters: author’s 
scientific title, name, alma mater, fields of interest, e-mail) and address. The abs-
tract should cover the topic of the article and the structure of the analysis con-
ducted.

  4.	 Bibliography of all works cited should be attached at the end of the article. In 
case of citations from ancient works, full bibliographic data of modern transla-
tions should be included as well.

  5.	 Book reviews should be between 10,000 and 12,000 characters long, including 
whitespaces. The board accepts reviews of Polish books, published at most three 
years prior to the publication of the current issue of Sympozjum, or of foreign 
books — published within the last five years. 6.	 Reports from conferences, 
science symposia or congresses should lie within the 10,000–12,000 character 
limit, or should be submitted in the form of an article.

  7.	 Deadlines for submitting materials are: for the spring issue — 31 March, for the 
autumn issue — 30 September.

  8.	 By submitting the material for publication, its author confirms possession of full 
rights to the work as well as its originality. The author also asserts that the sub-
mitted text is not presently being evaluated or processed for printing by another 
publisher. The author also consents to royalty-free publication of the submitted 
material in both printed and electronic versions (on websites and in scientific 
material databases), as well as its storage and sharing through storage media.

  9.	 Submitted articles undergo revision by specialists in the given field and are ac-
cepted for publication upon approval.

10.	 On approving the text for publication, the board reserves the right to amend the 
contents within the scope of the editorial work. Uncommissioned material will 
not be returned.

11.	 The authors of published articles, reviews and reports receive a printed copy of 
the periodical.



- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -  Publishing rules	 97

Prepar ing the text  for  publ icat ion

1.	 Format: MS-Word 97–2007 2.	 Main body text: Times New Roman, 12 pt, 
1.5 line spacing, left-aligned, no hyphenation, no tabbing, no boldface, italics 
acceptable.

2.	 Footnotes: Times New Roman, 10 pt, single line spacing, left-aligned; referen-
ces: author (initial and last name) in small caps, work title in italics, place and 
year of publication upright.

3.	 Authors are requested to ensure that their texts conform to the above mentio-
ned criteria. Texts not conforming to editorial requirements may be rejected.

Materials for publication in Sympozjum and other correspondence should be 
delivered at
Sympozjum
Stadniki 81, 32-410 Dobczyce, POLAND
or via e-mail: sympozjum@scj.pl

Pr ivacy pol icy

Names, addresses and other personal information of authors are used solely for the 
purpose of publication of their works. Consequently, their data is neither used 
for other purposes nor shared with third parties. 

Bibl iographica l  entry  examples
Documents of the Church Vatican Council II, Constitution on Divine Revelation 

Dei verbum, Rome 1965.
Benedict XVI, Encyclical Deus caritas est, Rome 2006.
Congregation for the Doctrine of the Faith, Declaration Dominus Iesus, Rome 2000.

Books
Balter L., Eschatologia końca XX w., Siedlce 2001.

Articles from collective works and periodicals
Kijas Z. J., Traktat o Duchu Świętym i łasce, in: E. Adamiak, A. Czaja, J. Majewski 

(ed.), Dogmatyka, vol. 4, Warszawa 2007, p. 321-362.
Wroceński J., Kapituła generalna podmiotem najwyższej władzy w instytucie zakon-

nym, Sympozjum 2(31) (2016), p. 211-237.



98 	 Publishing rules - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Encyclopaedic or dictionary entries
Kudasiewicz J., Paruzja, in: A. Zuberbier (ed.), Słownik Teologiczny, Katowice 1998, 

p. 386-388.

Citations from websites
Ołdakowski K., Ulepszona ludzkość, http://www.przegladpowszechny.pl/2011/01/01/

ulepszona-ludzkosc/ (lecture from 15.01.2011).

Footnotes
Documents Vatican Council II, Constitution on Divine Revelation Dei verbum, 

Rome 1965, 5.
Benedict XVI, Encyclical Deus caritas est, Rome 2006, 3-4.
Congregation for the Doctrine of the Faith, Declaration Dominus Iesus, 

Rome 2000, 8.

Books
L. Balter, Eschatologia końca XX w., Siedlce 2001, p. 2-3.

Articles from collective works and periodicals
Z. J. Kijas, Traktat o Duchu Świętym i łasce, in: E. Adamiak, A. Czaja, J. Majewski 

(ed.), Dogmatyka, vol. 4, Warszawa 2007, p. 330.
J. Wroceński, Kapituła generalna podmiotem najwyższej władzy w instytucie za-

konnym, Sympozjum 2(31) (2016), p. 220-221.

Encyclopaedic or dictionary entries
J. Kudasiewicz, Paruzja, in: A. Zuberbier (ed.), Słownik Teologiczny, Katowi-

ce 1998, p. 387-388.

Work/author previously cited
L. Balter, Eschatologia…, op. cit., p. 24.

Citations from websites
K. Ołdakowski, Ulepszona ludzkość, http://www.przegladpowszechny.

pl/2011/01/01/ulepszona-ludzkosc/ (lecture from 15.01.2011).
Abbreviations to use: Idem (small caps); Ibid. (normal caps), op. cit. (italics).

http://www.przegladpowszechny.pl/2011/01/01/ulepszona-ludzkosc/
http://www.przegladpowszechny.pl/2011/01/01/ulepszona-ludzkosc/




Skład i łamanie:
Wydawnictwo Księży Sercanów

ul. Saska 2, 30-715 Kraków
tel.: +48 12 290 52 98 e-mail:  wydawnictwo@sercanie.pl

sklep@sercanie.pl
https://wydawnictwo.sercanie.pl

Druk: Zakład Poligraficzny Moś i Łuczak sp.j., Poznań 2026

mailto:sprzedaz%40wydawnictwo.net.pl?subject=
mailto:sklep%40sercanie.pl?subject=
https://wydawnictwo.sercanie.pl

	SYMPOZJUM
	ks. dr Dariusz Salamon SCJ
	Od redakcji

	Leon Dehon jako pielgrzym miłości
	Ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk 
	Jakie wyzwania stoją dzisiaj przed Kościołem? 
	Ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ
	Il carisma dehoniano nel mondo contemporaneo:
attualità, sfide, prospettive
	Ks. dr Stefan Tertünte SCJ
	Padre Dehon pellegrino con i giovani

	ARTYKUŁY NADESŁANE
	ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski
	Dramatyczny kryzys prawa, wolności i demokracji

	Recenzje
	Dorota Mazur OV
	Recenzja: Holly Ordway, Wiara Tolkiena. Duchowa biografia, Kraków 2024
	Zasady publikacji

	ks. dr Dariusz Salamon SCJ
	Editorial

	Leon Dehon as a pilgrim of love
	Ks. prof. ucz. dr hab. Przemysław Artemiuk 
	What challenges does the Church face today? 
	Ks. dr Victor de Oliveira Barbosa SCJ
	The dehonian charisma in the contemporary world: timeless, challenges, perspectives
	Ks. dr Stefan Tertünte SCJ
	Father Dehon, a pilgrim with the youth

	ARTICLES SUBMITTED
	ks. prof. dr hab. Janusz Królikowski
	The dramatic crisis of law, freedom and democracy

	Review
	Dorota Mazur OV
	Review: Holly Ordway, Tolkien’s Faith: A Spiritual Biography, Kraków 2024
	Publishing rules

	_Hlk181701803
	_Hlk196898735
	OLE_LINK1
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack

